
 

 

 

Parladoiro con… Abraham Pérez 

Martiño Maseda 25 de xullo de 2021 

 

http://culturaliagz.com/?p=8239 

 

1.- Partindo da ontoloxía serías quen de definir a Abraham Pérez? 

Empezamos forte!!! (Risas). Ben, calquera definición propia que dea pode soar falsa, arbitraria 

e/ou narcisista, precisamente porque un móvese nese triángulo do que quere ser un, de como é 

percibido polos demais, e do que realmente é. Polo que axustar eses tres puntos paréceme 

complicado. Mais, direi que son escritor: con todo o que implique, para ben ou para mal (Risas). 

2.- Que chanzo na escada conceptual ocuparía, segundo a túa opinión, o compromiso no eido 

literario? 

Entendo o compromiso non coma algo separado da nosa vida; máis ben ao contrario, como algo 

propio da existencia. Todas as persoas, a cada momento, estamos obrigadas a actuar, aínda que 

a nosa acción sexa non facer algo concreto. Pero isto xa é un modo de acción, e unha encarnación 

dunha serie de valores que lexitiman ou poñen en cuestión elementos da realidade. Por iso, para 

min, cada obra, sen ter nin un sentido pedagóxico, nin moral, nin normativo, si ha de interpelar 

á época na que está. É evidente que hai unha separación entre a persoa que crea e a creación: é 

algo intrínseco ao arte, pero non implica que a obra sexa un elemento aséptico. A obra non ten 

que ser exemplo de nada: a iso refírome cando falo de que non ten que ser normativa; pero 

sendo un produto creado nunha época baixo unhas condicións e unhas características 

específicas, non se pode subtraer dos discursos que emana e dos que lexitima ou pon en 

cuestión, aínda que esa non sexa a súa intención directa e primaria. Coido que nin para unha 

lado nin para outro, a obra pode ser inocente. Como tampouco o é quen a crea. 

3.- Se foses un lector que se achega por primeira vez á lectura de FRAGMENTO/CREBA, ¿que 

suscitaría en ti entrar no seu universo poético? 

Para min FRAGMENTO/CREBA é unha tentativa, unha cartografía incompleta e provisional. Tal e 

como o vexo, cada fragmento, cada físgoa, é a parte visíbel dun magma que conecta, se cadra 

por ocultamento ou por ausencia, todos os seus puntos. Entón, o que se está intentando 

problematizar é a nosa época e a nós mesmos coma individuos e suxeitos inseridos nunha rede 

complexa que é o que chamamos real. 

Mais, velaquí está a miña intención; outra cousa é que quen se achega ao libro o comprenda 

así… (risas). 

4.- Tes publicadas obras en galego e en castelán: o proceso creativo é singular en cada lingua 

na que te expresas literariamente ou hai unha premisa lingüística nuclear? 

http://culturaliagz.com/?p=8239


Respecto ao propio proceso creativo: é certo que cada obra exixe unha intensidade distinta, uns 

ritmos, se cadra, tamén diferentes. Malia isto, para min si hai unha premisa que as recolle todas. 

É certo que conto con textos publicados en galego e castelán, mais neste último caso, cando 

menos o publicado, foron textos que naceron en galego, pero que por circunstancias acabaron 

cunha versión en castelán. Aínda así, a lingua coa que traballo é o galego. Quero sinalar isto 

porque escoller unha lingua non é un elemento meramente accidental, senón que no meu caso 

é froito dun compromiso, dun xeito de entender certas cousas; en definitiva, dunha maneira de 

comprender e de se relacionar coa realidade. 

Agora ben, volvendo á pregunta inicial: a miña poética trata de traballar cun elemento que reúna 

todo. Podo escribir poesía ou narrativa, con certas liñas estéticas que a priori poden estar 

afastadas ou parecer opostas, mais tal e como as concibo, non é así. Sempre hai unha 

preocupación, unha tematización dun problema que pode verter (e que adoita facelo) cara a 

outras problemáticas. Entón, é a partires de aí desde onde se vai configurando cada obra, cada 

texto; deste xeito, permíteme velos coma un tecido, coma unha rede que remiten uns aos outros. 

Logo, claro, cada creación ha de facer un escorzo, ha de gañar autonomía, para que se poida 

considerar como delimitado e, por tanto, independente. Pero insisto, sempre comprendido 

como unha parte dun todo. Isto non implica, loxicamente, que non se produza un proceso de 

madureza, é dicir, pretensións de mellorar o traballo, e algunhas variacións estéticas en cada 

obra. 

5.- Cando escribes, hai unha fiestra fronte túa na procura dunha recepción colectiva da túa 

escrita ou, coma nun efecto espello, escribes para ti mesmo? 

Semella que redundo no mesmo, porén considero que son diferentes puntos dun idéntico 

problema. Explícome: cada obra nace dunha preocupación; dita preocupación, vaise 

concretando na indagación que levará (ou non) ao proceso de escritura. Deste xeito, coagula e 

configúrase o que vai ser o proxecto delimitado para cada unha individualmente. Evidentemente 

as obras, os textos, nacen cunha vocación comunicativa, posúen en si mesmas a característica 

esencial de tender pontes; entón, seguindo esta liña comunicativa, son para ser lidas e pensadas 

por alguén que non son eu. E é aquí onde está, ao meu ver, a riqueza: a posibilidade de establecer 

diálogo con alguén que se está a mover fóra das miñas dinámicas (e xa que logo, pretensións) 

creativas. É nesa intersección onde se produce unha dobre autonomía da obra: en primeiro lugar, 

a independencia respecto de quen a crea porque xa é algo externo, algo alleo; e por outro, ao 

ser recibido por unha lectora ou por un lector, aparece unha nova lectura, unha nova 

interpretación e, en consecuencia, amplíase o campo de discusión coa conseguinte apertura de 

perspectivas. Mais este feito que se ha de producir de xeito necesario, na miña opinión, non 

pode ser unicamente pensado desde a posición do público, e menos pensar o público coma un 

elemento homoxéneo. 

6.- Canto de filosofía hai no proceso literario? 

Ben, realmente non sabería delimitar exactamente cal é o receptáculo de cada cousa; máis que 

nada porque para min non hai tal separación. Antes falabamos da preocupación ontolóxica de 

FRAGMENTO/CREBA e tamén da rede que, cando menos para min, é o conxunto das obras. 

Entón, para min a filosofía é tamén, entre outras cousas -por suposto- fundamentais, un exercicio 

artístico; de tal modo que, cando comezo a traballar nun texto, parte dunha preocupación, 

dunhas premisas concretas e dunha pretensión, o cal non quere dicir que sempre remate por ser 

tal e como fora pensado nun primeiro momento. 

7.- Narrativa, poesía, guión, artigos… Existe un elo que conecte todas estas disciplinas citadas? 



Parece obvio que cada xénero ten unhas regras determinadas, mais non determinantes. É certo 

que cando se está a escribir un artigo cunha vocación máis xornalística, non é o mesmo que unha 

indagación formal poética, aínda que o soporte sexa tamén a linguaxe. Isto acentúase máis se, 

no canto de utilizar a linguaxe como vehículo de sentido e significado co fin de ser lido (como 

sucede nas obras literarias), a linguaxe é un elemento mediato que remite a unha especie de 

elemento final. Estou pensando na escrita dun guión cinematográfico: por moito que poidan 

evocar as palabras, o que vai primar é a imaxe, entón o cinema require dunha linguaxe propia, 

dunha linguaxe fílmica que se cadra non acaba de encaixar plenamente coa palabra escrita. 

Agora ben, certo é que as estruturas formais na posmodernidade non son nin inamovíbeis nin 

puras, senón que tenden á mestura, á disolución de fronteiras. Aquí tamén se produce un punto 

de contacto, un elemento de com-partición. Permite xogar, xa non con varias cartas, senón con 

barallas diferentes creando así un novo marco. 

Ademais, volvo ao que expresei anteriormente: existe ou pode existir, coma no meu caso, un 

elemento que conecte as obras, que estableza vencellos entre elas. Entón é aquí onde o punto 

cero agroma novamente, xa que é o que vai permitir, utilizando distintos recursos formais e 

mesturando diferentes elementos estéticos, poder abordar unha ou varias preocupacións e que 

vaian reflectíndose no desenvolvemento da obra artística. 

8.- Somos memoria, mais, ás veces, semella que nada aprendemos desa memoria que nos viste 

por dentro, dado que temos a estúpida tendencia a repetir erros do pasado. Como curar esta 

imperfección humana? 

É unha cuestión complexa e se cadra demasiado longa para responder aquí. Ben, vou intentar 

ser breve e claro. Desde o meu punto de vista, unha das características desta época é o pouco 

valor que ten o coñecemento. Parece que o único coñecemento que ten relevancia é o que pode 

ser aplicado a algo e do cal se pode sacar beneficio, principalmente económico. Agora ben, se 

pensamos no eido literario ou no artístico en xeral, semella que o seu valor é unha cousa etérea. 

Só se calcula en número de exemplares vendidos, no número de visitantes a unha exposición, 

etc.; mais isto, ao meu modo de ver, é só unha pequena vertente. En primeiro lugar, porque a 

unha obra de arte, o valor económico que poida ter (por dicilo suavemente) élle pouco relevante. 

Principalmente porque a súa valía e a súa calidade non está aí. O valor que ten desborda as 

categorías do mercado. Entón, a obra pode ter unha carga de valor cognoscitivo, de valor 

existencial, de valor estético, moito máis importante que o da primacía pecuniaria. A que 

conduce isto? A se que só é un tipo de valor o que mide a valía, entón as obras quedan en meras 

mercancías, en simples produtos de consumo. O que conduce, ao meu modo de ver, a unha 

situación de degradación, funxíbel, a unha situación onde todo semella fragmentado e onde non 

se pode percibir a necesidade de comprensión do conxunto. Noutras palabras: se a Historia, por 

poñer un exemplo, só serve para ser consumida (en ventas de libros, en exposicións, e artigos de 

colección, etc.), lévanos a non ser conscientes da importancia que pode ter para nós noutros 

ámbitos políticos, existenciais, afectivos, etc. Sinalo isto porque ás veces atopámonos con certos 

relatos emitidos por parte de algúns elementos e persoas con poder que falsean claramente 

feitos históricos relevantes que obxectivamente non podemos defender a nivel ético. Por 

exemplo, se a un ditador lle chamamos xeneral, entón, sen ser falso, non é completamente 

verdadeiro. Por que? Porque a utilización de certos termos en ámbitos específicos que teñen 

proxección política, lévanos a ver como se lexitiman discursos onde o coñecemento é claramente 

desvirtuado, o que pode poñer en cuestión as bases dun sistema democrático. Créase deste xeito 

un imaxinario colectivo cheo de crenzas subxectivas –e non de verdades obxectivas- 

fundamentado no irracional e na ignorancia. 



Por iso, defendo que o coñecemento é un valor, aínda que o coñecemento non sexa útil para 

certas prácticas. E as obras de arte, sen ser elementos morais (porque non o teñen que ser, ollo!), 

si permiten repensar tanto as categorías e os valores como as posicións políticas e existenciais 

que un ten. A obra de arte abre e posibilita o diálogo. Que acontece? Que unha obra, a súa 

lectura, o seu visionado, require, amais de sensibilidade, tempo e esforzo (o que choca de fronte 

coas dinámicas propias da nosa época no que todo ten que ser consumido en pouco tempo e 

con aparente pouco esforzo). 

9.- Sen eufemismos, con sincera crueza, se che parece pertinente, cara a onde camiñamos 

como seres culturais? 

A prognose é un ámbito descoñecido para min (risas). Agora ben, botando man do que expuxen 

antes (e sendo consciente de que se podería matizar moito máis todo o dito), a nosa época 

posmoderna que mestura e elimina fronteiras e desfai estruturas ten unha dobre lectura: por 

unha banda negativa, no senso exposto na pregunta anterior, onde promove posicións acríticas 

por deslexitimar o coñecemento como tal; pero por outra banda, permite, apoiándonos no 

coñecemento, na arte, en definitiva: na cultura e na racionalidade, moldear a realidade e 

enfocala cara onde queremos. Deste xeito, si considero que camiñamos cara ao que cada un de 

xeito individual e colectivo eliximos. Non falo dunha capacidade absoluta de elixir, pero si coido 

que a responsabilidade é a outra face da liberdade. Precísase facer unha reflexión ética continua, 

insisto, tanto a nivel individual coma colectivamente. E para iso, a educación, a cultura e o 

coñecemento son esenciais. 

10.- Ben sei que quedaron moitas dúbidas ou preguntas que che puiden ter feito. Mais vou 

deixar que sexas ti quen peche este parladoiro formulando e contestando a que desexes. 

Como creador gústame falar do que fai, vou ser egoísta e aproveito a sinalar que os próximos 

proxectos, inminentes, van ser a publicación de dous textos que, na miña mente, marcan 

continuidade co inmediatamente anterior como foi FRAGMENTO/CREBA. Trátase de dous libros 

de poemas: o primeiro levará por título O CORPO TRANSPARENTE DAS HORAS e que saíra coa 

Editorial Galaxia en poucos meses, e do cal apareceron recentemente escolmas na Revista Luzes 

e na Dorna, Expresión Poética Galega; e UNHA TEORÍA PARA OS ESPECTROS, texto agraciado co 

2º Premio no III Certame Torre de Caldaloba, que sairá contra finais de ano con Alvarellos Editora. 

Ambos textos, como digo, son puntos de continuidade do proxecto poético que estou a 

desenvolver e que agardo que interesen, na medida do posíbel, ao público. 

Aproveito tamén para agradecer a Culturalia GZ (e ao seu responsáel: Martiño Maseda) este 

interese na miña obra e amabilidade mostrada nesta entrevista. 

 


