De vella a bella

Amauta Castro. Poeta por Charo Valcarcel Mato

Charo 28 de novembro de 2021

https://devellabella.com/amauta-castro-poeta-por-charo-valcarcel-mato/

Nesta ocasién queremos que cofezades a Amauta Castro, un poeta galego que vive en Girona,
gue xa conta no seu haber con varios premios literarios e ten publicados cinco libros individuais
de poesia.

Biobibliografia

En realidade Amauta é o pseudénimo que utiliza Rafael Xodn Mufnoz Castro para asinar as suas
creacions literarias.

Rafael naceu en Barakaldo en 1981, nacemento produto da emigracion a Euskadi dos pais,
mais, como indica o propio autor, escolarizouse, viviu e medrou en Vigo. Porén abandonara
Galiza no 2004 por motivos laborais e desde ese mesmo ano vai residir primeiro en Girona e
posteriormente en Salt, concello desta provincia catala.

Entre 0 2004 e 0 2016 ten oportunidade de viaxar por diversos paises.

Concentra a sua actividade literaria principalmente a partir de acadar o Premio Rosalia de
Castro de Cornelld no 2017, ainda que xa publicara o seu primeiro poemario no 2012 :

Nos muros do mundo (Edizer, 2012) que recolle poemas seus escritos entre 2006 e 2011.
E participara en publicaciéons colectivas como:

Anxel Casal: editor e intelectual galeguista (publicado pola biblioteca publica Anxel Casal, de
Compostela),2006

Antoloxia Poética da didspora Galega (Editada pola Asociacién Cutural Fillos de Galicia coa
axuda da Secretaria Xeral de Emigracion da Xunta), 2007.

O poliedro da soidade (Andavira Editora, 2018) libro promovido polo Centro de Estudos
Galegos do Departamento de Filoloxia Romanica da Universidade Complutense de Madrid.

Poesia a les Caves (Regidoria de Cultura, Ajuntament de Sant Sadurni d’Anoia, 2018), que
recolle poemas dos autores que participaron nas diversas ediciéns do Festival de Poesia a les
Caves e que inclie poetas coma Lluis Calvo, José Corredor-Matheos ou Pura Salceda.

Versos seus foron aparecendo tamén en diversas revistas como: Dorna, Revista Ligeia,
Ollaparo, Ultragrafico, Revista Elipse, Andar21, Revista Orballo, Revista MalDeOjo, La libélula
Vaga, etc.


https://devellabella.com/author/charo/
https://devellabella.com/amauta-castro-poeta-por-charo-valcarcel-mato/

Os outros poemarios individuais son:
A Tarde.O desacougo. (Espiral Maior, 2019)

Leixaprén (Buenos Aires Poetry, 2020) unha antoloxia bilinglie galego-castela que recolle
poemas espallados entre 2011 e 2018 e que se distribuiu en 8 paises de Iberoamérica

Constante hora de boca e precipicio (Urutau, 2020) onde toca temas como o erotismo, o
tedio, o ocaso do amor, ou as pantasmas persoais

Poesia (modelo para romper) (Saurobuks, 2020) dificilmente clasificable, ainda que Amauta
mantén que para el é poesia, houbo quen o cualificou de ensaio lirico.

No que respecta a premios e certames, estas son as distincions que acadou:

32 premio Rosalia de Castro en 2006 por “Mar” (poema sen titulo), convocado pola
Asociacidn Cultural Galega Rosalia de Castro de Cornella.

12 Premio no Certame San Xurxo (2007) por “Palabras de Amauta”, convocado polo
Centro Galego de Barcelona.

22 Premio Rosalia de Castro en 2011 por “Setembro”, convocado pola Asociacién
Cultural Galega Rosalia de Castro de Cornella.

12 premio Certame Rosalia de Castro en 2017 por “Da pel sae o escuro”, convocado
pola Asociacidn Cultural Galega Rosalia de Castro de Cornella.

22 premio Concello de Ames en 2018 na modalidade de poesia por “Este corpo
momentaneo”

Premio Nacional de poesia Pérez Parallé 2018 por A tarde. O desacougo.

Benvido, Amauta, ao noso blog e grazas por aceptar a invitacidn para realizarche esta entrevista:

Pédese dicir que es un poeta galego da didaspora porque un dia abandonaches Galiza e
establecicheste en Catalunya e ai comezaches a ttia producion literaria en galego (corrixeme
se me equivoco), pero por que Catalunya e por que Girona? Tifialo previsto?

Nun primeiro momento supofio que a sensacion é esa, a de ser un poeta galego na diaspora.
Despois de 17 anos iso xa esta un chisco desdebuxado. Elixin Catalunya porque me pareceu
atractivo ir a un territorio cunha lingua de seu, diferente do castelan. Ir a Barcelona era unha
posibilidade pero o prezo da vivenda non me permitia vivir sé. Finalmente a decisién foi Girona,
e foi un acerto. Agora vivo en Salt, que é unha especie de Lavapiés ou de Raval, unha vila moi
multicultural onde convivimos xente de 95 nacionalidades e se falan 200 linguas diferentes.

Duascentas? Iso debe ser moi estimulante culturalmente...

O de estimulante é ben certo, pero non é menos certo que inclie moitos retos como vila e como
sociedade. Escolas nas que o 100% do alumnado é de orixe estranxeira, situacidons de pobreza
severa, comunidades de vecifios onde hai conflitos de vecifianza, desemprego, precariedade,
etc. En troques, a achega coa que contrible & tua vida cotid é marabillosa. Meu fillo xoga con
nenos de varias nacionalidades, podes observar como funciona a comunicacién interrelixiosa
(aqui hai catdlicos, evanxélicos, sikh, musulmans de varias pdélas do Islam, etc), “en cada rua
podes atopar un pais” (que dicia o cantautor Adria Punti).



Supofio que manteras relacidns estreitas coa cultura catald por vivir onde vives, tamén coa
galega? Es un poeta con patria?

Si, a realidade catala é a do dia a dia, por suposto. E a realidade galega, cofiézoa e sigoa. Pero os
anos van pasando e os acontecementos vanse sucedendo, e eu fun perdendo eses “fasciculos”
necesarios para entender o voso/noso conflito diario co Estado, desde a loita nas institucidns ou
desde os movementos sociais.

Sobre o de ter ou non ter patria dase unha situacion curiosa. No caso galego existe unha idea de
patria que entendo que pode ser util na medida en que lle proe ao adversario. Pero no caso
catalan, o soberanismo catalan é o mais afastado desa terminoloxia. O soberanismo catalan non
é patriota. Superou esa fase, que ademais non responde 4s suas visicitudes histdricas nin a sta
tradicion (moita dela de orixe libertaria). Asi que, non saberia o que dicir. Vivo nun punto
determinado do planeta, nun momento histérico concreto. Simplemente acepto iso para poder
axir sobre a mifia realidade, que basicamente é o dia a dia dunha persoa traballadora e solidaria
gue vive nunha nacién oprimida.

Ti contas que foi na adolescencia cando te introduciches na lingua galega e na sua literatura.
Que te levou ai? Foi a literatura galega a tia primeira referencia como poeta?

Si, iso é exactamente asi. Introducinme na lingua galega tarde (cousa que non ¢é inhabitual en
contextos galegos urbanos) malia ter sido escolarizado en Galiza. Daquela son un neofalante,
gue decidiu adquirir e empregar a lingua galega a partires da adolescencia. O motivo
fundamental da escolla é a negacién existente do idioma por parte do poder. Vives nunha
sociedade onde supostamente hai dous idiomas e comezas a preguntarte que é o que acontece
cun deles.

Sobre se a literatura en lingua galega foi a mifia primeira referencia, a resposta é non. Primeiro
de todo, porque eu lin poesia moito antes de dar o paso ao cambio de lingua. Porén, as
referencias son en lingua galega e non galega. Desde poetas europeos (Baudelaire, Rimbaud,
Leopardi, Plath, Rilke...), a poetas do mundo grecolatino (Safo, Virxilio...), a referentes
latinoamericanos (Neruda, Paz, Gabriela Mistral ...), e tamén poetas en lingua galega (nun
primeiro momento Rosalia, Manoel Antonio, Pexegueiro, Xohana Torres...).

A primeira referencia é a biblioteca da casa, collia do que tifia a man. Logo dei un paso mais e
procurei outras cousas.

Es un poeta cunha ampla formacidn cultural que adquiriches fundamentalmente de forma
autodidacta e que non ten nada que ver coa tua profesion, podes contarnos como e cando
xorde en ti esa necesidade de coiiecer e indagar no mundo da cultura en xeral? Supoifiemos
que os anos que dedicaches a viaxar axudarian a complementar esa formacion. Foi asi?
Practicaches a filosofia da maior parte dos escritores galegos do primeiro terzo do XX
(nomeadamente os homes da Xeracion Nos): a necesidade de europeizar a nosa cultura, de
beber en mais fontes que as propias?

Non fun un bo estudante, bastante indisciplinado, nada organizado, etc. Pero a curiosidade e a
necesidade de coflecemento téfioas desde neno. Sempre penso que tiveron que ver con ter
desde sempre @ mifa disposicién unha biblioteca. Xa fora a de meus pais ou a de meu avé. Porén
0 acceso aos libros alimentou moitas viaxes mentais.

Viaxei todo o que puiden desde 2004 até 2016, que naceu meu fillo. Logo vifieron as restricions
pola pandemia, que tamén detiveron un chisco a mifia urxencia viaxeira que xusto nestes meses



estiven a retomar. Neste século que comezamos as posibilidades de desprazamento parecian
case infindas. A pandemia reubicounos, e probablemente a crise do modelo enerxético incida
con novas restricions nas nosas vidas. Pero as posibilidades de verdadeira viaxe non estan ligadas
a mobilidade unicamente.

Efectivamente tentei, sen ser unicamente europeo, ampliar as fontes da lingua na que escribo
tentando romper cunha certa autorreferencialidade e autoconsumo existentes no sistema
literario en lingua galega. De todos xeitos, isto de ampliar horizontes converteuse case nunha
obriga no momento no que deixei Galiza. Decidin con convecemento non tentar perseguir a
actualidade literaria galega sendn tentar aportar algo diferente e en certo grao desapegado das
linas de escrita maioritarias, que naquel momento (e neste!) xulguei que era preciso crebar.

Sempre te defines como poeta, un poeta que escribe en galego desde Catalunya. Preglintome
cando comezaches a escribir? Sempre poesia? Sempre en galego?

Comecei a escribir na pre-adolescencia. Pero non o fixen dun xeito sistematico e continuado até

tranquilamente os 26 anos. Sempre escribin poesia, nun primeiro momento puido haber uns
cantos poemas en casteldn pero axifia apareceu o galego e sorprendetemente o achadego foi
moi sorprendente. E curioso que malia ser o castelan a mifia lingua materna, no poema todo
funcionara dun xeito tan axil en galego. Asi que perseverei, porque ademais estaba a dar o
cambio de idioma e porque tamén descubrira poetas en lingua galega que me impactaran (desde
a lirica medieval até os poetas que se levaban daquela, que eran as poetas dos 90, e como
precedente quizabes Rompente). Asi que entrei de cheo na poesia en lingua galega a través
dunha coleccién que fixera Xerais, e que se chamaba “Ablativo Absoluto” e que moitas de vés
lembraredes. Ali estaban Olga Novo, Eduardo Estévez, Maria do Cebreiro, unha retrospetiva de
Rompente, Rafa Villar, Lino Braxe, etc.

Reitero, sempre escribin poesia. Non entendin a escrita desde outras posibilidades, quizabes
porgue é a mifia forma de expresion mais fluida; esa estrafia condensacion, o simbolo, a linguaxe
como posibilidade infinda.

Que me dis da tua faceta como tradutor? Traduciches ao galego Mar da Morte do poeta
catalan Santi Borrell. Tivo que ver na tia decision o tema do poemario que, se non me
equivoco, é a traxedia do Prestige?

Santi Borrell entrou en contacto comigo cando eu asinei un manifesto de “poetas pola
independencia de Catalunya” promovido pola ANC. Supoio que ninguén agardaba que un
descofiecido que escribe en lingua galega asinara tal documento. Envioume un correo,
explicoume o proxecto, o impacto que tivo a traxedia do Prestige nel e simplemente colaborei.

Seguiras traducindo? Ten que ser un labor complicado e non o digo sé polo feito de ter que
dominar varias linguas, é que trasladar un texto orixinal nunha lingua a outra distinta e que
non perda parte da sta esencia non debe ser doado.

Nalgin momento fixen traduciéns para o meu blog persoal, simplemente polo pracer da
traducidn. Daquela traducira a T.S. Eliot, Kerouac , Takuoboku, Baudelaire, Kobayashi Issa, Joan
Brossa, Joan Salvat-Papasseit, etc. Por algiin motivo, agora é unha tarefa algo tediosa que fago
en momentos puntuais, cando alguén require de min.

Algins poemas teus foron tamén traducidos ao espaiol e forman parte da antoloxia bilingiie
Leixaprén, que xa mencionamos. Como é traducirse a un mesmo? Gustouche a experiencia?



Traducirse a un mesmo non é doado. E unha sensacién estrafia que é consecuencia directa do
dominio que se tefia dunha ou varias linguas diferentes da propia para se expresar. Daquela, hai
casos recentes onde un mesmo poemario pode aparecer traducido polo propio autor case de
inicio (Joan Margarit, por exemplo). Casos onde un poeta decide un cambio de lingua de
expresion, cousa que dalgun xeito toca a experiencia da traducién (Brodsky, Borges...). E logo,
xente que, malia dominar o idioma a traducir, decide que un terceiro interprete a sua obra.

No meu caso, eu propio optei por traducirme ao castelan, consciente de que cofiecia dabondo
a lingua cara & que encamifiaba o texto e que iso poderia dotar os meus poemas de lexibilidade
para persoas do ambito hispanico que non poden lerme na lingua de producién da mifia escrita.

Pasando a tuia poesia en primeiro lugar quixera que nos explicases por que Rafael se converte
en Amauta para ser poeta.

O motivo é sinxelo, precisaba liberarme de todo o que precedia & mifia escrita. Daquela, crear
un personaxe era acaido para superar esa fase. Alén diso, como escribo case en segredo, o
alcume axuda a manter certas distancias que son moi necesarias.

Explicanos iso de escribir case en segredo, se se pode.

Escribo moi privadamente, sen que ninguén mire e sen que a escrita “interrompa” a mifa vida
frugal e prosaica. Porque os poetas debemos pensar en sermos seres andénimos, en vivir nunha
especie de soidade interpelable no poema.

Como te definirias como poeta? Considéraste un poeta rupturista, transgresor?

Penso que quen define é quen le. Escribin unha vez “Se decidir é cortar, /eu decido a contorna
do meu verso /co pulso de quen contempla”. Reafirmome niso, e engado que a tarefa de atopar
os elementos identificativos dunha voz poética, é traballo do taxdnomo (Valente dixit) e a nds
(poetas) técanos precisamente o contrario, exprimir o elemento Unico do poema.

Paréceme a min que acabas de usar unha maneira moi intelixente de eludir a resposta. Porén,
mais arriba falas de “crebar as lifias da escrita maioritarias”, cales son esas lifias que consideras
necesario crebar?

Desculpa que saltara a segunda parte da pregunta, tes toda a razén. Non me considero un poeta
etiquetable nin na postura da ruptura total nin na do clasicismo ou da tradicién absoluta.
Simplemente tefio unha voz non dogmatica dentro da poesia que se fai no noso idioma.

Pero si que é certo que hai unha lifas a ultrapasar porque amosan xa un certo cansamento
dentro dos modelos estéticos e tematicos que se estiveron a dar desde os 90 até agora. Eu creo
que xa abonda de reiteracion do paradigma que provén marcadamente do mundo académico e
das elites “pensantes” do pais, e unha serie de tematicas moi moi recorrentes das que xa dei boa
conta nas redes sociais nunha especie de escritos satiricos que nomeei “Catecismo do bo poeta
galego”, e que son simplemente iso, satira.

Amosas unha clara preferencia polo poema breve, mesmo de un verso ou dous. O bo se
breve...?

Ao comezo os meus poemas eran de verso moito mais longo, algo barrocos, requintados
mesmo. Se cadra froito de lectura de poetas que funcionaban neses metros dun xeito natural:
Lezama Lima, Olga Orozco, Pablo de Rokha, Whitman, Oroza, ...



Logo dei o paso cara ao destilado poético, cara 4 compresidn. Unha vez comecei a reducir, sentin

gue me atopaba moito mais perto do que verdadeiramente precisaba expresar. Foi unha
identificacién froito dun proceso nada inmediato. Foron anos de escribir e cortar, de tirar poemas
a papeleira ata que finalmente un acada a voz que cre que se achega mais a esa liberacién total
da linguaxe. No meu caso inflden varias cousas, o contacto coa poesia oriental, con certos casos
de compresién na poesia en lingua galega (Baldo Ramos, Uxio Novoneyra), e a lectura dalguns
poetas que proveiien do misticismo relixioso. Un dia descobres, ou redescobres, que un simple
verso pode ter un sentido pleno. Para que tanta palabra inexacta? “Non escribas pdaxinas
innecesarias, non escribas versos innecesarios, non escribas palabras innecesarias” [ en Poesia
(modelo para romper)].

Dis que a escrita é resultado do traballo, non cres na inspiracion?

Creo que obviamente pode existir un momento de claridade, e que mesmo existe xente
talentosa que é quen de expresarse dun xeito moi espontdneo. Tratase de equilibrar a forza
inicial que move un poema co traballo que hai de depuracién do mesmo. Velai a mifia teima.

O tema metapoético esta presente de forma recorrente nos teus versos, sendo o que dirixe o
poemario Poesia (modelo para romper), pero tamén o atopamos no apartado “Invocacion da
linguaxe” de A tarde. O desacougo, por ex. Por que esa reflexién constante sobre a propia
poesia, a stia concepcion, o proceso de creacién...?

Dalgun xeito vén esixida polo propio oficio. Como non reflexionar sobre o poema e sobre a
linguaxe? Para min esa reflexion é indisociable da escritura do poema. E normal que apareza.
Pero tamén debo puntualizar que non son as reflexiéns dun académico senén dun diletante. E
dicir, que poden (e mesmo adoitan) entrar en contradicidén. De aqui viria o de Poesia (modelo
para romper), que xoga co titulo de Cortdzar: 62, modelo para armar, e que vén reafirmar
precisamente que se trata dun modelo susceptible de ser crebado porque tal e como comentaba
agora, a poesia choca frontalmente contra calquera tentativa de control ou de canonizacion.

Poesia (modelo para romper) ten xa unha segunda parte escrita e que gardo no caixon.
E: Invocacion da linguaxe, (incluida n’A tarde. O desacougo.) aparecera de novo continuada nun
vindeiro poemario que esta xa no prelo dunha editorial. Quero dicir con isto que é un tema que
me obsesiona e que non creo que abandone.

Precisamente en Poesia (modelo para romper) dis que “a beleza é unha calidade menor”, cal
seria a calidade mdis importante na poesia, segundo a tua opinién?

Calquera, todas as calidades son posibles e ningunha prima. De feito, pode existir unha poesia
“fea”, que se materializa en versos que amosan a ndusea, a violencia, a atrocidade,... e que por
algin motivo estan infrarrepresentados na poesia en lingua galega. Asemade ese patetismo
pode ser tamén fermoso. O ser humano tamén fai uso desa violencia (ollade por exemplo Ricardo
Il de William Shakespeare). Neste sentido, hai asi mesmo unha serie de poemas meus que tocan
ese espazo do “tremendo” e que tamén espero que aparezan proximamente.

Tamén dis que “a forma final do poema é a tarefa imposible” isto fixo que lembrase a Eduardo
Pondal que é un exemplo na literatura galega de poeta que revisa constantemente o escrito e
mesmo o refai dando lugar a varias versions do mesmo poema, quizais froito dun afan de
perfeccion case enfermizo. Ti acostumas a volver sobre textos que xa escribiches, a cambialos
ou refacelos?



Reviso moitisimo, demasiado. Tratase tamén de saber cando parar de revisar, porque un poema
sobrecorrixido ensina tamén os puntos de sutura e iso fai decrecer ese impulso inicial do que
falaba antes.

Mais que a Pondal, eu lembro a Paul Valery con aquilo de que o poema non se remata de escribir
sendn que se abandona.

Falas da complexidade da creacion do poema “Crear un poema é complexo para o poeta”. E
que me dis da complexidade da stia comprension por parte do posible lector? E necesaria esa
comprension para gozar do poema?

Obviamente debe haber un didlogo. O bo do poema, a diferenza doutras expresiéns, é que o
intérprete é o lector. E na medida en que eses versos se incorporan ou non a sda aprendizaxe
vital, o poema trunfa ou fracasa. Tratase diso, dese eu-plural que acada o poema. “Adids rios,
adids fontes”, sinxelo, non si?

Nos teus versos (Constante hora de boca e precipicio) ocupan un lugar destacado a monotonia,
a insolidariedade, a falsidade, o paso do tempo, a soedade, o desacougo, o desamor... mais
tamén atopamos o amor e o erotismo. Alglns deles atrévome a dicir que son bastante
recorrentes na tla poesia (tamén se desenvolven en A tarde. O desacougo por ex.) Dirias que
hai temas que te provocan mais, que se converten no teu centro de interese?

Tento tratar temas universais. O motivo é que adoito pensar en que aconteceria se alguén lera
estes poemas no futuro do mesmo xeito en que nés lemos a Homero ou a Emily Dickinson. E
dicir, tento que tefian validez e que non perdan a vixencia.

Precisamente no proceso de atopar a mifia voz poética do que falaba antes, desprendinme de
referencias xeograficas, de nomes propios, etc.

Velai un dos valores do poema. Ese didlogo no tempo. Lemos poemas e de sUpeto aparecemos
conectados con Dante, con Anacreonte, con xente doutras épocas e lugares.

E obvia a presenza constante de certas metaforas que enchen os teus versos e non me resisto
a preguntarche sobre elas. Por exemplo a dicotomia entre as paredes-obstaculo e os muros-
proteccidon e acubillo, tamén o rio, o negro, a sombra, as tebras... Que importancia dirias que
ten a metafora na concepcidn da tua poesia?

Nalgin momento tentei desfacerme da metafora pero foi imposible. Eu sei que hai poetas que
a evitan pero non sei se é preciso tomar ese esforzo.

No caso dos muros hai un dobre xogo. O muro protector versus o muro limitador. E logo tamén
son recoiecibles certos xogos de luz e sombra.

Tento que non sexa metaforas que saian dos significados convencionais. Non sei se acado tal,
pero nesa procura ando.

Cres que a poesia actual, nomeadamente a mais transgresora e rupturista, renega do propio
concepto de lirica? Quizais é que se creou un concepto novo?

Direi (falsamente) que non leo aos meus contemporaneos. Isto non é de todo certo pero case.
Adoito ler poetas doutras épocas. Iso non quita que cofieza algo a “tendencia”. Sen ser eu un
taxénomo, como xa dixen iso é tarefa da critica, creo que estamos nun momento moi aberto. E
iso implica que calquera férmula poética é defendible, sen dogma.



Dixeches nalgunha entrevista que tiven a ocasion de ler que ti serias unha mestura de moitos
Arthur Cravan, Carlos Oroza, Gottfried Benn..., quizais o que tefien en comiin todos eles é a
stia non alienacién, os poetas son vangardistas e rompedores, pero asumes tamén a
provocacion e mesmo o escandalo?

Dixeno dentro do xogo da propia entrevista pero podo reafirmalo sen problema. Asumo o que

se derive dos poemas “que s a palabra transforme o campo”, escribin en “A tarde. O desacougo.”
Referindome ao “campo” literario. Con isto quero dicir que o meu interese é a linguaxe. As
circunstancias persoais son moi secundarias no meu caso, é por iso que existe o pseuddénimo
tamén, establecendo unha diferencia e marcando cando fala o poeta.

A miseria, o escdndalo, a provocacion estan presentes nos poemas na medida en que o estdn
na vida.

Se tiveses que salvar da queima tres poetas galegos cales serian?

“Kill Yr idols” era o nome dun EP da banda Sonic Youth, non si? Eu case que fun eliminando
idiolatrias pero non refugo a pregunta e digo: Manoel Antonio, Xohana Torres e Alfonso
Pexegueiro.

Fago un punto e aparte para José Angel Valente, que se ubica na tradicién en lingua castela pero
que levou tamén a bandeira do noso idioma no seu corazon.

E universais (non galegos, obviamente)?

(puntualizo que os poetas galegos tamén son universais pero entendo por onde vai a pregunta)
Alejandra Pizarnik, T.S. Eliot e R.M. Rilke.

Se non foses poeta que serias?

No fondo creo que nunca coubo esa posibilidade. Dixen nunha outra entrevista, unha para
Montse Dopico, que nunca desexara ser outra cousa que poeta en lingua galega.

Unha fermosa frase para rematar esta entrevista. Grazas polo teu tempo, Amauta.

Non podemos despedir a Amauta sen deixarvos con alguns dos seus versos. Tefio que recofiecer
que é unha escolla totalmente subxectiva que procede da lectura que eu realicei dos seus
poemarios. Non foi doado o labor, nunca o é cando tes que elixir e tamén descartar, cando
quixeras mostrar moito mais. A mifa intencién é trasladarvos alguns exemplos do seu bo facer
como poeta e recomendarvos encarecidamente, sobre todo aos amantes da poesia, a lectura
dos seus poemarios. Ai van, pois:

Desconcerta crer na cidade fatigada

que enche as suas mans de chuvia.

Non é posible
este tempo insuficiente

que posesivo, xordo, avaro


https://es.wikipedia.org/wiki/Arthur_Cravan
https://es.wikipedia.org/wiki/Carlos_Oroza
https://es.wikipedia.org/wiki/Gottfried_Benn

pecha o noso horizonte

coa sua man escura.

Perdon
por imaxinar para ti

un nome sen cicatrices.

S6 o noso incendio pode ser como a auga.

Que a xenreira é un medo longo,
rastro de espranza ida
que o ruido e a dor substituen.
Eu desexo salvar esta penumbra

onde sobrevivo sendo ninguén.

(de Constante hora de boca e precipicio)

Mesmo as alegres aves proxectan sombras de verdadeiro outono

O péndulo volverd
por aquel suco de tempo nunca extraviado
e por calendarios xirados no azul

que depositamos hoxe no incendio e no poema

(...)
Eu temo durmir ou determe

E atopar un neno entre as raices rotas

A noite é so a metade da tebra.

O silencio é s6 a metade da furia



Eu prefiro escribir que creo que escribo
imitando a fertilidade dunha carta
ou para quen mira desde o desamparo
e decide instalarse entre os versos.

(de A tarde. O desacougo)

Charo Valcarcel



