
 

 

 

Amauta Castro. Poeta por Charo Valcárcel Mato 

Charo 28 de novembro de 2021  

 

https://devellabella.com/amauta-castro-poeta-por-charo-valcarcel-mato/ 

 

Nesta ocasión queremos que coñezades a Amauta Castro, un poeta galego que vive en Girona, 

que xa conta no seu haber con varios premios literarios e ten publicados cinco libros individuais 

de poesía. 

 

Biobibliografía 

En realidade Amauta é o pseudónimo que utiliza Rafael Xoán Muñoz Castro para asinar as súas 

creacións literarias. 

Rafael naceu  en Barakaldo en 1981, nacemento produto da emigración a Euskadi dos pais, 

mais, como indica o propio autor, escolarizouse,  viviu e medrou en Vigo. Porén abandonará 

Galiza no 2004 por motivos laborais e desde ese mesmo ano vai residir primeiro en Girona e 

posteriormente en Salt, concello desta provincia catalá. 

Entre o 2004 e o 2016 ten oportunidade de viaxar por diversos países. 

Concentra a súa actividade literaria principalmente a partir de acadar o Premio Rosalía de 

Castro de Cornellá no 2017, aínda que xa publicara o seu primeiro poemario no 2012 : 

Nos muros do mundo (Edizer, 2012) que recolle poemas seus escritos entre 2006 e 2011. 

E participara  en publicacións colectivas como: 

Ánxel Casal: editor e intelectual galeguista (publicado pola biblioteca pública Ánxel Casal, de 

Compostela),2006 

Antoloxía Poética da diáspora Galega (Editada pola Asociación Cutural Fillos de Galicia coa 

axuda da Secretaria Xeral de Emigración da Xunta), 2007. 

O poliedro da soidade (Andavira Editora, 2018) libro promovido polo Centro de Estudos 

Galegos do Departamento de Filoloxía Románica da Universidade Complutense de Madrid. 

Poesia a les Caves (Regidoria de Cultura, Ajuntament de Sant Sadurní d’Anoia, 2018), que 

recolle poemas dos autores que participaron nas diversas edicións do Festival de Poesia a les 

Caves e que inclúe poetas coma Lluís Calvo, José Corredor-Matheos ou Pura Salceda. 

Versos seus foron aparecendo tamén en diversas revistas como:  Dorna, Revista Ligeia, 

Olláparo, Ultragráfico, Revista Elipse, Andar21, Revista Orballo, Revista MalDeOjo, La libélula 

Vaga, etc. 

https://devellabella.com/author/charo/
https://devellabella.com/amauta-castro-poeta-por-charo-valcarcel-mato/


Os outros  poemarios individuais son: 

A Tarde.O desacougo. (Espiral Maior, 2019) 

Leixaprén  (Buenos Aires Poetry, 2020) unha antoloxía bilingüe galego-castelá que recolle 

poemas espallados entre 2011 e 2018 e que se distribuiu en 8 países de Iberoamérica 

Constante hora de boca e precipicio   (Urutau, 2020) onde toca temas como o erotismo, o 

tedio, o ocaso do amor, ou as pantasmas persoais 

Poesía (modelo para romper)  (Saurobuks, 2020) difícilmente clasificable, aínda que Amauta 

mantén que para el é poesía, houbo quen o cualificou de ensaio lírico. 

No que respecta a premios e certames, estas son as distincións que acadou: 

                3º premio Rosalía de Castro en 2006 por “Mar” (poema sen título), convocado pola 

Asociación Cultural Galega Rosalía de Castro de Cornellà. 

                1º Premio no Certame San Xurxo (2007) por “Palabras de Amauta”, convocado polo 

Centro Galego de Barcelona. 

                2º Premio Rosalía de Castro en 2011 por “Setembro”, convocado pola Asociación 

Cultural Galega Rosalía de Castro de Cornellà. 

                1º premio Certame Rosalía de Castro en 2017 por “Da pel sae o escuro”, convocado 

pola Asociación Cultural Galega Rosalía de Castro de Cornellà. 

                2º premio Concello de Ames en 2018 na modalidade de poesía por “Este corpo 

momentáneo” 

                Premio Nacional de poesía Pérez Parallé 2018 por A tarde. O desacougo. 

 

Benvido, Amauta, ao noso blog e grazas por aceptar a invitación para realizarche esta entrevista: 

 Pódese dicir que es un poeta galego da diáspora porque un día abandonaches Galiza e 

establecícheste en Catalunya e aí comezaches a túa produción literaria en galego (corríxeme 

se me equivoco), pero por que Catalunya  e por que Girona? Tíñalo previsto? 

 Nun primeiro momento supoño que a sensación é esa, a de ser un poeta galego na diáspora. 

Despois de 17 anos iso xa está un chisco desdebuxado. Elixín Catalunya porque me pareceu 

atractivo ir a un territorio cunha lingua de seu, diferente do castelán. Ir a Barcelona era unha 

posibilidade pero o prezo da vivenda non me permitía vivir só. Finalmente a decisión foi Girona, 

e foi un acerto. Agora vivo en Salt, que é unha especie de Lavapiés ou de Raval, unha vila moi 

multicultural onde convivimos xente de 95 nacionalidades e se falan 200 linguas diferentes. 

Duascentas? Iso debe ser moi estimulante culturalmente… 

 O de estimulante é ben certo, pero non é menos certo que inclúe moitos retos como vila e como 

sociedade. Escolas nas que o 100% do alumnado é de orixe estranxeira, situacións de pobreza 

severa, comunidades de veciños onde hai conflitos de veciñanza, desemprego, precariedade, 

etc. En troques, a achega coa que contribúe á  túa vida cotiá é marabillosa. Meu fillo xoga con 

nenos de varias nacionalidades, podes observar como funciona a comunicación interrelixiosa 

(aqui hai católicos, evanxélicos, sikh, musulmáns de varias pólas do Islam, etc), “en cada rúa 

podes atopar un país” (que dicía o cantautor Adrià Puntí). 



 Supoño que manterás relacións estreitas coa cultura catalá por vivir onde vives, tamén coa 

galega? Es un poeta con patria?  

 Si, a realidade catalá é a do día a día, por suposto. E a realidade galega, coñézoa e sígoa. Pero os 

anos van pasando e os acontecementos vanse sucedendo, e eu fun perdendo eses “fascículos” 

necesarios para entender o voso/noso conflito diario co Estado, desde a loita nas institucións ou 

desde os movementos sociais. 

Sobre o de ter ou non ter patria dáse unha situación curiosa. No caso galego existe unha idea de 

patria que entendo que pode ser útil na medida en que lle proe ao adversario. Pero no caso 

catalán, o soberanismo catalán é o máis afastado  desa terminoloxía. O soberanismo catalán non 

é patriota. Superou esa fase, que ademais non responde ás súas visicitudes históricas nin á súa 

tradición (moita dela de orixe libertaria). Así que, non sabería o que dicir. Vivo nun punto 

determinado do planeta, nun momento histórico concreto. Simplemente acepto iso para poder 

axir sobre a miña realidade, que basicamente é o día a día dunha persoa traballadora e solidaria 

que vive nunha nación oprimida. 

Ti contas que foi na adolescencia cando te introduciches na lingua galega e na súa literatura. 

Que te levou aí? Foi a literatura galega a túa primeira referencia como poeta? 

 Si, iso é exactamente así. Introducinme na lingua galega tarde (cousa que non é inhabitual en 

contextos galegos urbanos) malia ter sido escolarizado en Galiza. Daquela son un neofalante, 

que decidiu adquirir e empregar a lingua galega a partires da adolescencia. O motivo 

fundamental da escolla é a negación existente do idioma por parte do poder. Vives nunha 

sociedade onde supostamente hai dous idiomas e comezas a preguntarte que é o que acontece 

cun deles. 

 Sobre se a literatura en lingua galega foi a miña primeira referencia, a resposta é non. Primeiro 

de todo, porque eu lin poesía moito antes de dar o paso ao cambio de lingua. Porén, as 

referencias son en lingua galega e non galega. Desde poetas europeos (Baudelaire, Rimbaud, 

Leopardi, Plath, Rilke…), a poetas do mundo grecolatino (Safo, Virxilio…), a referentes 

latinoamericanos (Neruda, Paz, Gabriela Mistral …), e tamén poetas en lingua galega (nun 

primeiro momento Rosalía, Manoel Antonio, Pexegueiro, Xohana Torres…). 

A primeira referencia é a biblioteca da casa, collía do que tiña a man. Logo dei un paso máis e 

procurei outras cousas. 

   Es un poeta cunha ampla formación cultural que adquiriches  fundamentalmente de forma 

autodidacta e que non ten nada que ver coa túa profesión, podes contarnos como e cando 

xorde en ti esa necesidade de coñecer e indagar no mundo da cultura en xeral? Supoñemos 

que os anos que dedicaches a viaxar axudarían a complementar esa formación. Foi así? 

Practicaches a filosofía da maior parte dos escritores galegos do primeiro terzo do XX 

(nomeadamente os homes da Xeración Nós): a necesidade de europeizar a nosa cultura, de 

beber en máis fontes que as propias? 

 Non fun un bo estudante, bastante indisciplinado, nada organizado, etc. Pero a curiosidade e a 

necesidade de coñecemento téñoas desde neno. Sempre penso que tiveron que ver con ter 

desde sempre á miña disposición unha biblioteca. Xa fora a de meus pais ou a de meu avó. Porén 

o acceso aos libros alimentou moitas viaxes mentais. 

Viaxei todo o que puiden desde 2004 até 2016, que naceu meu fillo. Logo viñeron as restricións 

pola pandemia, que tamén detiveron un chisco a miña urxencia viaxeira que xusto nestes meses 



estiven a retomar. Neste século que comezamos as posibilidades de desprazamento parecían 

case infindas. A pandemia reubicounos, e probablemente a crise do modelo enerxético incida 

con novas restricións nas nosas vidas. Pero as posibilidades de verdadeira viaxe non están ligadas 

á mobilidade unicamente. 

Efectivamente tentei, sen ser unicamente europeo, ampliar as fontes da lingua na que escribo 

tentando romper cunha certa autorreferencialidade e autoconsumo existentes no sistema 

literario en lingua galega. De todos xeitos, isto de ampliar horizontes  converteuse case nunha 

obriga no momento no que deixei Galiza. Decidín con convecemento non tentar perseguir a 

actualidade literaria galega senón tentar aportar algo diferente e en certo grao desapegado das 

liñas de escrita maioritarias, que naquel momento (e neste!) xulguei que era preciso crebar. 

Sempre te defines como poeta, un poeta que escribe en galego desde Catalunya. Pregúntome 

cando comezaches a escribir? Sempre poesía? Sempre en galego? 

 Comecei a escribir na pre-adolescencia. Pero non o fixen dun xeito sistemático e continuado até 

tranquilamente os 26 anos. Sempre escribín poesía, nun primeiro momento puido haber uns 

cantos poemas en castelán pero axiña apareceu o galego e sorprendetemente o achádego foi 

moi sorprendente. É curioso que malia ser o castelán a miña lingua materna, no poema todo 

funcionara dun xeito tan áxil en galego. Así que perseverei, porque ademais estaba a dar o 

cambio de idioma e porque tamén descubrira poetas en lingua galega que me impactaran (desde 

a lírica medieval até os poetas que se levaban daquela, que eran as poetas dos 90, e como 

precedente quizabes Rompente). Así que entrei de cheo na poesía en lingua galega a través 

dunha colección que fixera Xerais, e que se chamaba “Ablativo Absoluto” e que moitas de vós 

lembraredes. Alí estaban Olga Novo, Eduardo Estévez, Maria do Cebreiro, unha retrospetiva de 

Rompente, Rafa Villar, Lino Braxe, etc. 

 Reitero, sempre escribín poesía. Non entendín a escrita desde outras posibilidades, quizabes 

porque é a miña forma de expresión máis fluída; esa estraña condensación, o símbolo, a linguaxe 

como posibilidade infinda. 

 Que me dis da túa faceta como tradutor? Traduciches ao galego Mar da Morte do poeta 

catalán Santi Borrell. Tivo que ver na túa decisión o tema do poemario que, se non me 

equivoco, é a traxedia do Prestige? 

 Santi Borrell entrou en contacto comigo cando eu asinei un manifesto de “poetas pola 

independencia de Catalunya” promovido pola ANC. Supoño que ninguén agardaba que un 

descoñecido que escribe en lingua galega asinara tal documento. Envioume un correo, 

explicoume o proxecto, o impacto que tivo a traxedia do Prestige nel e simplemente colaborei. 

 Seguirás traducindo? Ten que ser un labor complicado e non o digo só polo feito de ter que 

dominar varias linguas, é que trasladar un texto orixinal nunha lingua a outra distinta e que 

non perda parte da súa esencia non debe ser doado. 

  Nalgún momento fixen traducións para o meu blog persoal, simplemente polo pracer da 

tradución. Daquela traducira a T.S. Eliot, Kerouac , Takuoboku, Baudelaire, Kobayashi Issa, Joan 

Brossa, Joan Salvat-Papasseit, etc. Por algún motivo, agora é unha tarefa algo tediosa que fago 

en momentos puntuais, cando alguén require de min. 

Algúns poemas teus foron tamén traducidos ao español  e forman parte da antoloxía bilingüe 

Leixaprén, que xa mencionamos. Como é traducirse a un mesmo? Gustouche a experiencia? 



  Traducirse a un mesmo non é doado. É unha sensación estraña que é consecuencia directa do 

dominio que se teña dunha ou varias linguas diferentes da propia para se expresar. Daquela, hai 

casos recentes onde un mesmo poemario pode aparecer traducido polo propio autor case de 

inicio (Joan Margarit, por exemplo). Casos onde un poeta decide un cambio de lingua de 

expresión, cousa que dalgún xeito toca a experiencia da tradución (Brodsky, Borges…). E logo, 

xente que, malia dominar o idioma a traducir, decide que un terceiro interprete a súa obra. 

 No meu caso, eu propio optei por traducirme ao castelán, consciente de que coñecía dabondo 

a lingua cara á que encamiñaba o texto e que iso podería dotar os meus poemas de lexibilidade 

para persoas do ámbito hispánico que non poden lerme na lingua de produción da miña escrita. 

 Pasando á túa poesía en primeiro lugar quixera que nos explicases por que Rafael se converte 

en Amauta para ser poeta.  

  O motivo é sinxelo, precisaba liberarme de todo o que precedía á miña escrita. Daquela, crear 

un personaxe era acaído para superar esa fase. Alén diso, como escribo case en segredo, o 

alcume axuda a manter certas distancias que son moi necesarias. 

 Explícanos iso de escribir case en segredo, se se pode. 

 Escribo moi privadamente, sen que ninguén mire e sen que a escrita “interrompa” a miña vida 

frugal e prosaica. Porque os poetas debemos pensar en sermos  seres anónimos, en vivir nunha 

especie de soidade interpelable no poema. 

 Como te definirías como poeta? Considéraste un poeta rupturista, transgresor? 

 Penso que quen define é quen le. Escribín unha vez  “Se decidir é cortar, /eu decido a contorna 

do meu verso /co pulso de quen contempla”. Reafírmome niso, e engado que a tarefa de atopar 

os elementos identificativos dunha voz poética, é traballo do taxónomo (Valente dixit) e a nós 

(poetas) tócanos precisamente o contrario, exprimir o elemento único do poema. 

Paréceme a min que acabas de usar unha maneira moi intelixente de eludir a resposta. Porén, 

máis arriba falas de “crebar  as liñas da escrita maioritarias”, cales son esas liñas que consideras 

necesario crebar? 

 Desculpa que saltara a segunda parte da pregunta, tes toda a razón. Non me considero un poeta 

etiquetable nin na postura da ruptura total nin na do  clasicismo ou da tradición absoluta. 

Simplemente teño unha voz non dogmática dentro da poesía que se fai no noso idioma. 

 Pero si que é certo que hai unha liñas a ultrapasar porque amosan xa un certo cansamento 

dentro dos modelos estéticos  e temáticos que se estiveron a dar desde os 90 até agora. Eu creo 

que xa abonda de reiteración do paradigma que provén marcadamente do mundo académico e 

das elites “pensantes” do país, e unha serie de temáticas moi moi recorrentes das que xa dei boa 

conta nas redes sociais nunha especie de escritos satíricos que nomeei “Catecismo do bo poeta 

galego”, e que son simplemente iso, sátira. 

Amosas unha clara preferencia polo poema breve, mesmo de un verso ou dous. O bo se 

breve…? 

  Ao comezo os meus poemas eran de verso moito máis longo, algo barrocos, requintados 

mesmo. Se cadra froito de lectura de poetas que funcionaban neses metros dun xeito natural: 

Lezama Lima, Olga Orozco, Pablo de Rokha, Whitman, Oroza, … 



 Logo dei o paso cara ao destilado poético, cara á compresión. Unha vez comecei a reducir, sentín 

que me atopaba moito máis perto do que verdadeiramente precisaba expresar. Foi unha 

identificación froito dun proceso nada inmediato. Foron anos de escribir e cortar, de tirar poemas 

á papeleira ata que finalmente un acada a voz que cre que se achega máis a esa liberación total 

da linguaxe. No meu caso inflúen varias cousas, o contacto coa poesía oriental, con certos casos 

de compresión na poesía en lingua galega (Baldo Ramos, Uxío Novoneyra), e a lectura dalgúns 

poetas que proveñen do misticismo relixioso. Un día descobres, ou redescobres, que un simple 

verso pode ter un sentido pleno. Para que tanta palabra inexacta? “Non escribas páxinas 

innecesarias, non escribas versos innecesarios, non escribas palabras innecesarias” [ en Poesía 

(modelo para romper)]. 

  Dis que a escrita é resultado do traballo, non cres na inspiración? 

  Creo que obviamente pode existir un momento de claridade, e que mesmo existe xente 

talentosa  que é quen de expresarse dun xeito moi espontáneo. Trátase de equilibrar a forza 

inicial que move un poema co traballo que hai de depuración do mesmo. Velaí  a miña teima. 

O tema metapoético está presente de forma recorrente nos teus versos, sendo o que dirixe o 

poemario Poesía (modelo para romper), pero tamén o atopamos no apartado “Invocación da 

linguaxe” de  A tarde. O desacougo, por ex. Por que esa reflexión constante sobre a propia 

poesía, a súa concepción, o proceso de creación…? 

 Dalgún xeito vén esixida polo propio oficio. Como non reflexionar sobre o poema e sobre a 

linguaxe? Para min esa reflexión é indisociable da escritura do poema. É normal que apareza. 

Pero tamén debo puntualizar que non son as reflexións dun académico senón dun diletante. É 

dicir, que poden (e mesmo adoitan) entrar en contradición. De aquí viría o de Poesía (modelo 

para romper), que xoga co título de Cortázar:  62, modelo para armar, e que vén reafirmar 

precisamente que se trata dun modelo susceptible de ser crebado porque tal e como comentaba 

agora, a poesía choca frontalmente contra calquera tentativa de control ou de canonización. 

 Poesía (modelo para romper) ten xa unha segunda parte escrita e que gardo no caixón. 

É:  Invocación da linguaxe, (incluida n’A tarde. O desacougo.) aparecerá de novo continuada nun 

vindeiro poemario que está xa no prelo dunha editorial. Quero dicir con isto que é un tema que 

me obsesiona e que non creo que abandone. 

  Precisamente en Poesía (modelo para romper) dis que “a beleza é unha calidade menor”,  cal 

sería  a calidade máis importante na poesía, segundo a túa opinión? 

 Calquera, todas as calidades son posibles e ningunha prima. De feito, pode existir unha poesía 

“fea”, que se materializa en versos que amosan a náusea,  a violencia, a atrocidade,… e que por 

algún motivo están infrarrepresentados na poesía en lingua galega. Asemade ese patetismo 

pode ser tamén fermoso. O ser humano tamén fai uso desa violencia (ollade por exemplo Ricardo 

III de William Shakespeare). Neste sentido, hai así mesmo unha serie de poemas meus que tocan 

ese espazo do “tremendo” e que tamén espero que aparezan proximamente. 

 Tamén dis que “a forma final do poema é a tarefa imposible” isto  fixo que lembrase a Eduardo 

Pondal  que é un exemplo na literatura galega de poeta que revisa constantemente o escrito e 

mesmo o refai dando lugar a varias versións do mesmo poema, quizais froito dun afán de 

perfección case enfermizo. Ti acostumas a volver sobre textos que xa escribiches, a cambialos 

ou refacelos? 



 Reviso moitísimo, demasiado. Trátase tamén de saber cando parar de revisar, porque un poema 

sobrecorrixido ensina tamén os puntos de sutura e iso fai decrecer ese impulso inicial do que 

falaba antes. 

 Máis que a Pondal, eu lembro a Paul Valery con aquilo de que o poema non se remata de escribir 

senón que se abandona. 

Falas da complexidade da creación do poema “Crear un poema é complexo para o poeta”.  E 

que me dis da complexidade da súa comprensión por parte do posible lector?  É necesaria esa 

comprensión para gozar do poema? 

 Obviamente debe haber un diálogo. O bo do poema, a diferenza doutras expresións, é que o 

intérprete é o lector. E na medida en que eses versos se incorporan ou non á súa aprendizaxe 

vital, o poema trunfa ou fracasa. Trátase diso, dese eu-plural que acada o poema. “Adiós ríos, 

adiós fontes”, sinxelo, non si? 

Nos teus versos (Constante  hora de boca e precipicio) ocupan un lugar destacado a monotonía, 

a insolidariedade, a falsidade, o paso do tempo, a soedade, o desacougo, o desamor…  mais 

tamén atopamos o amor e o erotismo. Algúns deles atrévome a dicir que son bastante 

recorrentes na túa poesía (tamén se desenvolven en A tarde. O desacougo por ex.)  Dirías que 

hai temas que te provocan máis, que se converten no teu centro de interese? 

  Tento tratar temas universais. O motivo é que adoito pensar en que acontecería se alguén lera 

estes poemas no futuro do mesmo xeito en que nós lemos a Homero ou a Emily Dickinson. É 

dicir, tento que teñan validez e que non perdan a vixencia. 

Precisamente no proceso de atopar a miña voz poética do que falaba antes, desprendinme de 

referencias xeográficas, de nomes propios, etc. 

Velaí un dos valores do poema. Ese diálogo no tempo. Lemos poemas e de súpeto aparecemos 

conectados con Dante, con Anacreonte, con xente doutras épocas e lugares. 

  É obvia a presenza constante de certas metáforas que enchen os teus versos e non me resisto 

a preguntarche sobre elas. Por exemplo a dicotomía entre as paredes-obstáculo e os muros-

protección e acubillo, tamén o río, o negro, a sombra, as tebras… Que importancia dirías que 

ten a metáfora na concepción da túa poesía? 

 Nalgún momento tentei desfacerme da metáfora pero foi imposible. Eu sei que hai poetas que 

a evitan pero non sei se é preciso tomar ese esforzo. 

No caso dos muros hai un dobre xogo. O muro protector versus o muro limitador. E logo tamén 

son recoñecibles certos xogos de luz e sombra. 

Tento que non sexa metáforas que saian dos significados convencionais. Non sei se acado tal, 

pero nesa procura ando. 

  Cres que a poesía actual, nomeadamente a máis transgresora e rupturista, renega do propio 

concepto de lírica? Quizais  é que se creou un concepto novo? 

 Direi (falsamente) que non leo aos meus contemporáneos. Isto non é de todo certo pero case. 

Adoito ler poetas doutras épocas. Iso non quita que coñeza algo a “tendencia”. Sen ser eu un 

taxónomo, como xa dixen iso é tarefa da crítica, creo que estamos nun momento moi aberto. E 

iso implica que calquera fórmula poética é defendible, sen dogma. 



Dixeches nalgunha entrevista que tiven a ocasión de ler que ti serías unha mestura de moitos 

Arthur Cravan,  Carlos Oroza,  Gottfried Benn…, quizais o que teñen en común todos eles é a 

súa non alienación, os poetas son vangardistas e rompedores, pero asumes  tamén a 

provocación e mesmo o escándalo? 

 Díxeno dentro do xogo da propia entrevista pero podo reafirmalo sen problema. Asumo o que 

se derive dos poemas “que só a palabra transforme o campo”, escribín en “A tarde. O desacougo.” 

Referíndome ao “campo” literario. Con isto quero dicir que o meu interese é a linguaxe. As 

circunstancias persoais son moi secundarias no meu caso, é por iso que existe o pseudónimo 

tamén, establecendo unha diferencia e marcando cando fala o poeta. 

 A miseria, o escándalo,  a provocación están presentes nos poemas na medida en que o están 

na vida. 

 Se tiveses que salvar da queima tres poetas galegos cales serían? 

 “Kill Yr idols” era o nome dun EP da banda Sonic Youth, non si? Eu case que fun eliminando 

idiolatrías pero non refugo a pregunta e digo: Manoel Antonio, Xohana Torres e Alfonso 

Pexegueiro. 

Fago un punto e aparte para José Ángel Valente, que se ubica na tradición en lingua castelá pero 

que levou tamén a bandeira do noso idioma no seu corazón. 

 E universais (non galegos, obviamente)? 

 (puntualizo que os poetas galegos tamén son universais pero entendo por onde vai a pregunta) 

Alejandra Pizarnik, T.S. Eliot e R.M. Rilke. 

 Se non foses poeta que serías? 

  No fondo creo que nunca coubo esa posibilidade. Dixen nunha outra entrevista, unha para 

Montse Dopico, que nunca desexara ser outra cousa que poeta en lingua galega. 

 Unha fermosa frase para rematar esta entrevista. Grazas polo teu tempo, Amauta. 

 

Non podemos despedir a Amauta sen deixarvos con algúns dos seus versos. Teño que recoñecer 

que é unha escolla totalmente subxectiva  que procede da lectura  que eu realicei dos seus 

poemarios. Non foi doado o labor, nunca o é cando tes que elixir e tamén descartar, cando 

quixeras mostrar moito máis. A miña intención é trasladarvos algúns exemplos do seu bo facer 

como poeta e recomendarvos encarecidamente, sobre todo aos amantes da poesía, a lectura 

dos seus poemarios. Aí van, pois: 

Desconcerta crer na cidade fatigada 

que enche as súas mans de chuvia. 

—– 

Non é posible 

este tempo insuficiente 

que posesivo, xordo, avaro 

https://es.wikipedia.org/wiki/Arthur_Cravan
https://es.wikipedia.org/wiki/Carlos_Oroza
https://es.wikipedia.org/wiki/Gottfried_Benn


pecha o noso horizonte 

coa súa man escura. 

—- 

Perdón 

por imaxinar para ti 

un nome sen cicatrices. 

—- 

Só o noso incendio pode ser como a auga. 

—- 

Que a xenreira é un medo longo, 

rastro de espranza ida 

que o ruído e a dor substitúen. 

Eu desexo salvar esta penumbra 

onde sobrevivo sendo ninguén. 

 

(de Constante hora de boca e precipicio) 

 

Mesmo as alegres aves proxectan sombras de verdadeiro outono 

—- 

O péndulo volverá 

por aquel suco de tempo nunca extraviado 

e por calendarios xirados no azul 

que depositamos hoxe no incendio e no poema 

—- 

(…) 

Eu temo durmir ou determe 

E atopar un neno entre as raíces rotas 

—- 

A noite é so a metade da tebra. 

O silencio é só a metade da furia 

—- 



Eu prefiro escribir que creo que escribo 

imitando a fertilidade dunha carta 

ou para quen mira desde o desamparo 

e decide instalarse entre os versos. 

                                                                                            (de A tarde. O desacougo) 

  

 Charo Valcárcel 

 


