
 

 

 

As portas do alén no Santo André de Teixido 

Xosé Otero Canto - 12 de decembro de 2025 

 

https://www.galiciadigital.com/opinion/opinion.38220.php 

 

A peregrinación ao santo André de Teixido é moito máis antiga que a de Santiago de Compostela, 

xa que esta está moi relacionada coa Reconquista e motivada por esa relación entre relixións, 

como foron as primeiras algazaras ou "razzias" entre musulmáns e cristiáns. A peregrinación ao 

santo André de Teixido é moito máis antiga porque se delimita xa nos primeiros poboadores que 

se establecen en Teixido. 

Posiblemente os primeiros peregrinos haxa que datalos na Idade de Ferro, no século VI antes de 

Cristo, cando os celtas se mesturan cos pobos do Ortegal, pero tamén cos viquingos que invaden 

as nosas costas ao longo da historia. 

O lugar xeográfico é perfecto porque o cabo Ortegal tamén é a fin do mundo e se os celtas crían 

que viñan do outro mundo, un lugar máis lonxe das augas, do outro lado do mar e que ao morrer 

volvían a el. A súa crenza é moi semellante á mitoloxía grega e romana representada polo 

barqueiro Caronte que transporta as almas dos mortos a través dos ríos do inframundo, o 

Aqueronte e a Lagoa Estixia que Caronte, o barqueiro se encargaba de levar ao reino de Hades. 

O outro mundo dos celtas e dos castrexos estaba tamén cheo de vida pois era o sitio onde 

estaban os heroes, os deuses e os defuntos, pero se morría unha persoa sen ter a conciencia 

tranquila ou sen ter ido ao santo André de Teixido, estaría vagando polo mundo ata a eternidade 

ou ata que se resolvese o seu problema; por iso na nosa Galiza hai moitas ánimas en pena que 

forman parte da Santa Compaña, culto moi enraizado en toda a nosa terra tendo que vir a 

Teixido, que é onde se atopa esa porta última ou lagoa Estixia que comunica co outro mundo ou 

co alén, aquí é onde se atopa a entrada do aquén ao alén, por iso o que non foi de vivo ao santo 

André de Teixido ten que ir de morto, nunha semellanza ben importante entre Caronte e o santo 

André, sendo este capaz de transportar as ánimas ao alén facendo o mesmo oficio que Caronte. 

Os viquingos tiñan tamén unha árbore sagrada, que o mesmo que os celtas era o teixo. Na 

relixión viquinga os mortos nas batallas eran levados ao valhalla guiados polas valquirias que os 

levaban ao alén tal e como nolo presenta Wagner na "Cabalgata das valquirias" que, como 

vemos, tamén está moi relacionado con ese mundo do alén. 

O santo André é polo tanto ese santuario que fai de intermediario entre o aquén e o alén, tal e 

como lle pasou ao romano Décimo Xuno Bruto cando tratou de conquistar Galicia 137 anos antes 

ca Cristo, quedándose pasmado e aterrorizado contemplando eses lugares das costas galegas 

onde se fundía e anegaba o sol no mar cando vía apagarse o seu lume entre as augas. Supoñemos 

que isto mesmo lle pasou aos nosos antecesores para declarar este lugar coma un santario de 

https://www.galiciadigital.com/opinion/opinion.38220.php


adoración dos vivos e dos mortos no que se achan sempre as portas abertas para o Máis Alá e a 

romaría vén a ser a representación no aquén da última romaría no alén, polo tanto peregrinación 

inescusábel pois se de vivo non viñeches, non che queda outra máis que vir de morto convertido 

nunha ánima en pena ou nun pequeno becho ao que transmigraron as ánimas, por iso aquí están 

as portadas abertas do alén e a entrada a ese mundo descoñecido do Máis Alá. 

 

BIBLIOGRAFÍA: 

DICCIONARIO DE LA MITOLOGÍA MUNDIAL. Edaf. Madrid 1986. 

ESTRABÓN (2015).- Geografía de Iberia. Alianza Editorial. 

HERÓDOTO(2008).- Historia (5 Volumenes).Gredos. 

MANCIÑEIRA PARDO DE LAMA, Federico (2024).- San Andrés de Teixido. Historia, leyendas y 

tradiciones. Edición fácsimil de 1921. Arenas, A Coruña. 

MENÉNDEZ PELAYO, Marcelino.(2003)- Historia de los heterodoxos españoles. Alicante. 

Biblioteca virtual Miguel de Cervantes. 

MURGUÍA, Manuel.- Historia de Galicia. Copia dixital. 

SACO Y ARCE.- Literatura popular de Galicia. 1987. Deputación Provincial de Ourense 

MARTIÑO DE BRAGA.- De correctione rusticorum (Javier Correa Corredoira. Espiral Maior. 

1997). 

 


