
 

 

 

“Ningún dereito conquistado está garantido para sempre 

e a vaga ultraconservadora actual vai decididamente 

contra as mulleres” 

Montse Dopico 2 de agosto de 2019  

 

https://praza.gal/cultura/ningun-dereito-conquistado-esta-garantido-para-sempre-e-a-vaga-

ultraconservadora-actual-vai-decididamente-contra-as-mulleres 

 

Distopía, mais tamén utopía. Chamada á revolta contra a máis que real posibilidade de retroceso 

nos avances dos dereitos das mulleres, das persoas trans e, en xeral, de toda a humanidade. Iso 

son –desde a humildade, que xa di o seu autor que se cadra é inxenuo- tanto ‘Transmatria’ como 

‘As mulleres da fin do mundo’, os dous últimos libros de Daniel Asorey. En ambos, albíscase a 

matria como futuro. Un horizonte sen discriminacións de xénero, ou de clase, ou de raza. 

Liderado polas subalternas. As oprimidas. Falamos co seu creador, que respondeu as nosas 

preguntas por correo. 

 

‘As mulleres da fin do mundo’ e ‘Transmatria’ apelan, no fondo, ao mesmo: unha (trans)matria 

sen discriminacións nin violencias de xénero (nin binarismos obrigatorios). Foron escritos os 

dous libros máis ou menos ao mesmo tempo? En que sentido forman parte dun mesmo 

proxecto?  

Na verdade, a novela ‘As mulleres da fin do mundo’ é un proxecto que comezou moito antes, 

aínda que ambas as dúas obras, novela e poemario, concluíron nun momento semellante no 

2018. A novela levoume nove anos, pois comecei a escribila no 2010, ante determinadas cousas 

que estaban a acontecer, que acababan de acontecer ou que sabiamos que viñan de acontecer. 

Estou pensando por exemplo en wikileaks, que ese ano adquiriu repercusión mundial ao desvelar 

certos crimes de guerra dos EUA. 

Alén diso, a crise económica incendiaba o mundo e semellaba que en calquera momento 

puidesen esmorecer certas cousas que ata entón se nos dicían eternas, lembremos a posible 

caída do euro ou frases que se atribuíron a Ben Bernanke, daquela presidente da Reserva 

Federal, nas que afirmaba que no 2008, coa caída de Lehman Brothers, o mundo estivera piques 

do inferno, facendo súa tamén aqueloutra frase allea de que “un capitalismo sen quebras é como 

unha cristiandade sen inferno”.  

https://praza.gal/xornalista/montse-dopico
https://praza.gal/cultura/ningun-dereito-conquistado-esta-garantido-para-sempre-e-a-vaga-ultraconservadora-actual-vai-decididamente-contra-as-mulleres
https://praza.gal/cultura/ningun-dereito-conquistado-esta-garantido-para-sempre-e-a-vaga-ultraconservadora-actual-vai-decididamente-contra-as-mulleres


E iso fíxome reflexionar e decidir escribir unha novela coral sobre ese mundo en decadencia, 

sobre ese precipicio. Sobre a que talvez fose a quebra final do capitalismo. Alén diso, é verdade 

que nas dúas obras se soña cunha utopía, cun lugar onde se varran as discriminacións de xénero. 

Tamén se fala das fronteiras e se focaliza a atención en determinadas minorías sexuais ou 

étnicas.  

En certa maneira, eu creo que ás veces certas escritoras ou escritores temos determinados temas 

sobre os que escribimos, talvez mesmo escribamos a mesma obra durante toda unha vida. E, 

neste caso, ‘Transmatria’ e ‘As mulleres da fin do mundo’ comparten temas e posúen puntos de 

vista semellantes, independentemente de seren dous xéneros literarios distintos. Para aclaralo, 

‘Transmatria’ foi escrita coma un berro tras a aparición do autobús transfóbico de HazteOír e as 

mortes que non cesan no Mediterráneo. 

A novela que te deu a coñecer como escritor era unha ucronía que compartía algúns elementos 

con ‘As mulleres do fin do mundo’, coma o feminismo ou o antirracismo (e o antifascismo). ‘As 

mulleres da fin do mundo’ é unha distopía na que, como na última novela de Iolanda Zúñiga, 

as mulleres son as protagonistas (cousa que non é tan habitual na tradición deste xénero). 

Algunha razón especial para escoller a distopía e a ucronía? 

Creo que a a ucronía e a distopía son dúas maneiras interesantes de se achegar á realidade, de 

amosar o mundo en que vivimos sen ter que narralo dunha maneira absolutamente realista, 

senón que nos outorgan unha determinada capacidade de afastamento. Por dicilo de algún xeito, 

son dous espellos útiles para amosar aquilo que somos, pero permiten distorcer un pouco esa 

realidade para que non sexa tan evidente o relato. 

Algo que se nota desde as primeiras páxinas é a vontade de estilo. Todas as palabras parecen 

moi pensadas, e ás veces achegan o relato á prosa poética. Mais iso pode supoñer ás veces 

tamén un risco, que é cargar a densidade. Pensaches nisto? Cal era a túa intención, respecto 

do estilo? 

Recoñezo que esa vontade de estilo é algo para min moi importante. Considero que as escritoras 

ou os escritores somos artesáns da palabra e debemos coidala. Tamén sei que iso para min acaba 

por converterse nunha obsesión, que pode ser que “cargue” demais o texto. Podo asegurar que 

cada palabra está medida, lida en alto na busca da sonoridade. A novela foi revisada por min 

estilisticamente durante máis dun ano. Iso é algo que me produciu ata cansazo físico. Non sei se 

o resultado é positivo ou mesmo negativo, mais creo no coidado da lingua para quen traballa 

con ela, independentemente do estilo de cadaquén.  

Albert Sabaf, o Supremo Líder do Imperio, parece inspirado nos líderes dos actuais gobernos 

neofascistas (de Europa e de América): patáns con discursos demagóxicos de creación do 

inimigo externo (inmigrante) e interno (terrorista) que están ao servizo dos intereses das 

corporacións do capitalismo industrial-militar e tecnolóxico. Albert ten máis de monicreque, 

de feito, ca de todopoderoso líder. Por que escolliches que fose así?  

Cando comecei a escribir a novela saíra da presidencia dos EUA George W. Bush, que fixo 

evidente no seu mandato que era a cara doutros poderes na sombra, e fora elixido Obama, que 

semellaba unha esperanza. Eu nunca imaxinei que o poder na actualidade ía volver ter unha 

faciana tan agresiva como é un Trump, un Bolsonaro, un Salvini: pensei máis en líderes de rostro 

amable que fan o que outros ditan.  



E apeteceume entrar na súa cabeza, aínda que con personaxe de Sabaf dubidei moito, mesmo 

matinei suprimilo. Con todo, o bonito de escribir é que podes ser quen queiras e a min sempre 

me fascinou saber se certos personaxes históricos acabaron por crer o seu propio discurso, 

mesmo que fora unha gran mentira. Seguramente por iso a parte que acontece baixo a 

perspectiva de Sabaf é a máis introspectiva de todas. Que pensa quen manda? Terá remorsos co 

que fai? Crerá o que di?  

O relato vai alternando as historias de Albert, Faheema, Rebeca, Blau e Tichborne. Blau (muller 

trans) é unha activista, unha líder nata. Faheema, unha muller culta, e lesbiana, nun mundo 

que prohíbe as sexualidades non heteronormativas e que as mulleres pensen. A Rebeca parece 

movela máis a necesidade da supervivencia (aínda que en realidade as tres tentan sobrevivir), 

mais se cadra tivera unha posición máis de privilexio que as demais (mulleres racializadas, 

entendemos). Que representa cada unha destas tres personaxes femininas?  

Detrás das tres mulleres hai historias reais. Por exemplo, Blau foi unha muller transxénero que 

existiu. Ela veu vivir aquí e morreu aquí, porque, aínda que non o saibamos, no Estado español 

aínda hoxe a sanidade non é universal nin gratuíta e moitas migrantes teñen medo a ser 

repatriadas ou reciben facturas impagables por acceder aos servizos sanitarios básicos. 

Convertendo a Blau nunha heroína, quixen darlle outro final a aqueloutra Blau real, migrante e 

trans, morta aquí, nun lugar onde, repito, as autoridades non paran de mentir dicindo que a 

sanidade é universal e gratuíta, e nós como sociedade decidimos ollar cara a outro lado e aceptar 

esa mentira.  

Nos últimos meses estiven moi preto dun menor migrante de catro anos, cunha enfermidade 

rara e dexenerativa, ao que a Xunta de Galicia lle negou a tarxeta sanitaria. E iso non é unha 

distopía, é a realidade. Non é unha novela, tristemente, é o día a día de xente que vive connosco. 

O exemplo dun fracaso colectivo. 

No caso de Faheema está inspirado tamén nunha Faheema real que eu coñecín nun país de 

maioría musulmá, unha muller culta, que sentín oprimida por un mundo patriarcal que lle 

pechaba o futuro, o que, por suposto, tamén acontece en Occidente coas mulleres. Teño unha 

foto dela nunha medina, o que inspirou a súa historia e tamén a idea que me obsesionaba e 

obsesiona da realidade das mulleres de determinados territorios onde perderon dereitos que 

posuían: pensemos en Afganistán ou mesmo en certas cousas sobre as mulleres que lle 

escoitamos a esa onda ultraconservadora, dende o Brasil ata o Estado español.  

En canto a Rebeca, muller branca e occidental, con ela quixen reflectir tamén esa violencia 

estrutural que exerce o heteropatriarcado contra as mulleres occidentais e aparentemente 

privilexiadas, dende aquela violencia que marca o aspecto físico desexable a aqueloutra laboral 

ou afectivo sexual. Tamén quixen denunciar como ese sistema heteropatriarcal loita por 

derrubar a sororidade, que talvez sexa unha das poucas esperanzas para tentar salvar este 

planeta.  

Coma ‘Transmatria’, ‘As mulleres da fin do mundo’ ten moito de clara denuncia das distintas 

formas de violencia de xénero. Unha á que lle presta especial atención é á relacionada coa 

prostitución. De feito, das mulleres prostituídas partirá parte da revolta. Non creo que sexa 

casualidade. Por que é así? 

Creo que a prostitución é un caso evidente de escravitude. O heteropatriarcado confinou as 

mulleres en situación máis feble a esa escravitude. Casos próximos en Galiza como a operación 

Carioca, con forzas de seguridade presuntamente implicadas en trata e mesmo a posible 



desaparición dunha muller, terían sido inasumibles se falásemos doutro tipo de abusos, pero 

semella que si o son cando se fala de prostitución e de migrantes. Cando na novela decido dar 

voz a realidades subalternas, oprimidas, non podo deixar de ollar para a prostitución, para as 

migrantes e soñar coa revolta.  

Os piares do réxime son a familia tradicional, o crecemento económico infinito, o consumismo 

e a relixión. Tanto a obsesión coa familia tradicional como a súa outra cara, a violencia contra 

as mulleres ou as persoas trans, parecen unha advertencia contra os posibles retrocesos nese 

eido, se se impoñen certas forzas políticas. A desigualdade é unha realidade cada vez máis 

presente entre nós e o consumismo ou o crecentismo non precisan comentarios. Pode estrañar 

máis a escolla que fas da relixión como elemento de alieanación, aínda que non tanto se 

pensamos no contexto americano, por exemplo, e non só no europeo...  

Interésame a voz das mulleres, porque, como dixen algunha vez, escribo para tentar escoitar a 

voz de quen moitas veces foi silenciado. Creo sinceramente que ningún dereito conquistado está 

garantido para sempre e creo que esa vaga ultraconservadora actual vai decididamente contra 

as mulleres, que son convertidas el albo, só hai que escoitar o que di certos partidos sobre a 

violencia de xénero.  

No tema dos dereitos, pensemos por exemplo nos EUA, co dereito ao aborto, legal dende o 1973, 

con todo, reflexionemos que estados como Alabama ou Misisipi impoñen na actualidade as 

chamadas Leis dos latexos, que non deixan de ser xeitos de restrinxir ou impedir ese dereito. Se 

nos dixesen hai dez anos que iso ía acontecer, non o habiamos crer. Por outra banda, a resistencia 

a determinados persoeiros coma Bolsonaro ou Trump parte en boa medida das mulleres, velaí 

por exemplo o Ele não.  

Daquela, claro que me interesa ese punto de vista, alén de que os debates feministas ou 

transfeministas son dos máis apaixonantes dos que se están a dar a prol da igualdade a nivel 

mundial, por iso a teoría de xénero é demonizada dende a ultradereita ou tamén dende moitas 

igrexas. E por iso tamén creo que o control que exerce a relixión é algo que non debemos 

esquecer. Dende o meu punto de vista, tendemos a ter visións excesivamente eurocéntricas e 

esquecemos o poder ou o rexurdir de certas relixións ou igrexas no mundo.  

Por circunstancias persoais teño a posibilidade de coñecer e me sentir moi próximo a lugares 

afastados de nós. A miña experiencia en América Latina, especialmente no Brasil, é aterradora. 

Cando os estados entran en crise, acaban xurdindo determinadas igrexas que ocupan e 

substitúen as estruturas sociais deses estados. Esas igrexas ocupan medios de comunicación e 

buscan o fundamentalismo cristián: sempre nos esquecemos del e pensamos 

eurocentricamente noutros fundamentalismos.  

Certas cerimonias que describo na novela son case descricións exactas de ritos relixiosos que eu 

contemplei no Brasil. Sen o poder dos evanxélicos, Bolsonaro nunca gañaría. E non esquezamos, 

como dixen, que por aquí pretiño paseou un autobús ultracatólico que atacaba directamente a 

rapazada transxénero, a máis vulnerable. E iso é poder da relixión na actualidade. Ou é que non 

lembramos Gallardón e o seu proxecto de lei do aborto? Cal é a influencia de certas igrexas-

seitas nos EUA? Que opina Trump de certas relixións fronte a outras? Que din boa parte dos 

parlamentarios europeos acerca do cristianismo como alicerce dos valores do noso continente? 

Por que certas igrexas teñen tanto poder preto de nós? Por iso, logo desas preguntas que me 

fago, creo que se entende mellor o que imaxinei acerca das relixións nesa distopía. Penso que só 

hai que ollar o mundo. É un tema que me apaixona.  



As Lexións están formadas, sobre todo, por pobres e estranxeiros (como na realidade). 

Tichborne é un personaxe ao que, desde o principio, vemos dubidar do que fai ao servizo do 

Imperio. Mais non é ningún heroe sen tachas, precisamente. Como creas este personaxe? 

(Facíame pensar nalgún caso real, coma a da soldado Manning).  

A historia deste personaxe é para min moi interesante. Como falei, aproveito case todos os 

personaxes dos meus textos para render homenaxes, dende Blau a Faheema. Con Tichborne fago 

unha homenaxe á historia real de Roger Charles Tichborne. Foi un caso que tivo moita 

repercusión na Inglaterra de mediados e finais do século XIX e eu coñecino por Borjes na súa 

Historia universal da infamia. Tichborne, un rico herdeiro, probablemente morreu afogado nun 

naufraxio, porén, súa nai puxo anuncios reclamando o fillo, a estes anuncios presentouse un 

home, un tal Orton, tamén chamado de Tom Castro, que foi aceptado por ela como fillo 

auténtico, pero finalmente declarado como impostor polos tribunais, que o condenaron á 

cadea.  

Dándolle este nome ao soldado que loita nas lexións quixen indagar na figura do impostor que 

todas e todos somos, moitas veces ao asumirmos un papel obrigado ou mesmo decidido. 

Ademais, algo que como escritor sempre me atraeu, é saber que pensa quen mata por uns 

supostos valores. Será que asume unha mentira ou cre niso? Sabaf e Tichborne son impostores, 

un asume o papel do Líder Supremo, mais sabe que non o é, e o outro descobre que mata por 

algo que vai comprendendo que é falso. Podemos rebelarnos contra o personaxe que creamos 

ou que crearon para nós? Podemos abandonar a impostura? Que mellor nome para el que o dun 

posible mentirán famoso! Só tiña que pedilo prestado.  

Outro dos piares do réxime é o control da tecnoloxía e a manipulación a través dela. Certo que 

a tecnoloxía que agora existe para espreitar a poboación nin a terían imaxinado os autores dos 

clásicos do xénero, mais non sei se resulta crible a unidireccionalidade (en canto a discursos) 

das redes sociais, por exemplo. (De feito, a rebelión móntase máis ben a través do tradicional 

boca a boca, coa creación dunha rede non virtual). Que quixeches subliñar, nese aspecto, das 

redes sociais? 

Cando comecei a escribir o texto as redes non eran tan importantes e fun refacendo a novela 

para darlles máis peso e mesmo mudar a percepción que ía tendo delas. Deste xeito, ao pouco 

tempo de comezar a escribila xorden as “primaveras árabes”, con movementos e manifestacións 

convocadas a través de redes sociais, Whatsapp ou Facebook, por exemplo, e estas semellaban 

que podían ser un instrumento para a autoorganización.  

Porén, as redes sociais son propiedade de corporacións multinacionais que venden os nosos 

datos, empresas ás cales cedemos intimidades persoais gratuitamente e que controlan a 

información que recibimos. Alén diso, unha mesma corporación controla varias redes ao mesmo 

tempo. Nelas o negocio somos nós. Non debemos esquecer casos como os de Facebook e o 

escándalo de Cambridge Analytica, no que esta rede social vendeu datos para influír na opinión 

de electores a prol de certos políticos conservadores. Ademais, personaxes como Steve Bannon, 

co seu emprego das redes para as eleccións de Trump ou Bolsonaro, deixáronme ben claro que 

elas son basicamente instrumentos de control. Esa visión é moito máis clara na última versión 

da novela que nas primeiras.  

‘Transmatria’ e ‘As mulleres da fin do mundo’ permiten albiscar un final “feliz”, malia ser finais 

abertos. ‘Nordeste’ era máis pesimista...  



Non imos desvelar os finais das obras. Eu son pesimista porque creo naquilo tan repetido de que 

un pesimista é un optimista ben informado. Talvez hai unha diferenza entre esas obras, en 

‘Nordeste’ pretendía fabular sobre unha República Galega nacida da Revolta Irmandiña e 

enfrontar ao lector coas súas posibles contradicións. En ‘As mulleres da fin do mund’o e en 

‘Transmatria’, o proceso é inverso, presento esa realidade que un crítico cualificou como distopía 

inminente e decido chamar á revolta. Seguramente son demasiado inxenuo, pero escribir tamén 

é soñar.  

 


