
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 O SANTUARIO MARIANO DE TARNAS (CERVANTES) (LUGO) 

 

 
 AUTOR. D. JOSÉ MANUEL BLANCO PRADO. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

I. O SANTUARIO MARIANO DE TARNAS (CERVANTES) (LUGO) 

 
 

1. RESUMO. 

 

Neste artigo, que trata sobre o Santuario de Tarnas (Cervantes), fago unha análise breve 

dunha serie de elementos: a súa localización; algunhas peculiaridades artísticas; a 

festividade da Virxe dos Remedios e as lendas, ligadas a este centro sacro; a devoción 

popular, que irradia, reflectida nos rituais e ofrendas por parte dos devotos; e algunhas 

consideracións antropolóxicas.  

 

2. INTRODUCIÓN. 

 

A relixiosidade de cada pobo, como todo fenómeno vivo, ten os seus trazos especiais. 

Cada comunidade vive e manifesta a fe dun xeito propio. Unha relixiosidade é popular 

cando se configura con ese pobo e manifesta o seu sentir. É parte da cultura, dun modo 

de pensar e de vivir. Para comprendela cómpre ter en conta o pasado; o que na actualidade 

lle rodea; os trazos do lugar; o estilo das persoas; como viviron o cristianismo; que é o 

que herdaron dos séculos pasados; que é o que cada unha das xeracións recibiu e aportou. 

Polo tanto, é popular o que o pobo crea mais tamén o que recibe, asimila e fai propio 

Unha das manifestacións da relixiosidade popular radica nos santuarios. 

O santuario é un espazo de culto representado por unha ermida, capela ou igrexa 

parroquial (FOTO 1). A el van devotos da propia parroquia, na que se empraza o recinto 

sacro e, tamén, doutras comunidades máis ou menos remotas segundo o grao de influencia 

que exerza o lugar sacro. «El Santuario es un lugar de culto que atrae romeros en 

ámbito superior al local» 1 .Cando os romeiros non pertencen á parroquia o máis habitual 

é que veñan o día ou días propios da festividade da entidade sacra, simbolizada por 

algunha advocación de Cristo; de María; ou dalgún santo-a. « El santuario es un templo 

en el que se venera la imagen o una reliquia de la Divinidad, de la Virgen o de un santo 

 
1 CEBRIÁN FRANCO, Juan José.: Santuarios de Galicia (Diócesis de Santiago de Compostela). Santiago, 

1982, páx. 6. 



de especial devoción» 2. Estes adoitan acudir ben dun xeito individual ou colectivo para 

suplicar á divindade a súa mediación ante unha serie de rogativas de índole material 

(sandar , obter boas colleitas, rogo polos recén nados...) e, algunhas –as menos– de 

carácter espiritual; tamén veñen para cumprir coas promesas ofrecidas, logo de que a 

entidade sacra lles outorgase as peticións requiridas. «Los santuarios son percibidos 

como espacios sagrados, de los cuales irradia la salud material o espiritual, y a los que 

se acude de forma individual o colectiva» 3.  

 

3. O SANTUARIO DE TARNAS (CERVANTES). 

 

3.1. LOCALIZACIÓN. 

 

O santuario, dedicado á advocación mariana dos Remedios, está emprazado nunha 

entidade de poboación, nomeada Tarnas, que está situada no cume dunha montaña dos 

Ancares. As súas coordenadas de localización son: (FOTO 2) 

 42 gr. 52´ 58´´ N. 7 gr. 03´ 54´´ W. 

Esta entidade posúe unha poboación de 14 habitantes 4 e pertence á parroquia de San 

Martín da Ribeira, que abrangue unha superficie de 13,12 km2. 5 . Os seus lindes son: ao 

Norte e Leste, o municipio de Navia de Suarna; ao W, o municipio de Becerreá; e ao Sur, 

as parroquias de San Román de Cervantes e Santa María do Castro6 .  

Ademais, esta parroquia forma parte do municipio de Cervantes, situado na parte oriental 

da provincia de Lugo. Ten unha poboación de 1187 habitantes 7, distribuída en 21 

parroquias, que ocupan unha superficie de 277,6 km2 8.  

Así mesmo, o municipio cervantego está integrado na comarca dos Ancares, que ocupa 

unha extensión de 1049,96 km2 na que viven 9161 habitantes9 repartidos nos municipios 

 
2 MARIÑO FERRO, Xosé Ramón.: Las Romerías / Peregrinaciones y sus símbolos. Vigo: Ed. Xerais, 

1987, páx. 13. 
3 PRAT I CARÓS, Joan.: “Los Santuarios Marianos en Cataluña: una aproximación desde la etnografía”, 

en la Religiosidad Popular. III. Hermandades. Romerías. Santuarios. Anthropos, Barcelona, 1989, páx. 

227. 
4 Segundo o I.N.E. do ano 2024. 
5 EQUIPO “IR INDO”: Galicia en comarcas. Os Ancares e O Courel, nº 2, Vigo: Ir Indo, La Voz de 

Galicia, 2005, páx. 105. 
6 Ámbas as dúas parroquias pertencen ao municipio de Cervantes. 
7 Segundo o I.N.E. do ano 2024. 
8 EQUIPO “IR INDO”.: Ob. cit., páx. 105. 
9 Segundo o I.N.E. do ano 2924. 



de As Nogais, Baralla, Becerreá, Navia de Suarna, Pedrafita do Cebreiro, e o actual 

Cervantes. 

Dende unha óptica eclesiástica, Tarnas e un lugar da freguesía de San Martiño da Ribeira, 

que forma parte do arciprestado de Cervantes e da diocese de Lugo. Ao santuario accédese 

a través dunha estrada local, que parte da capital do municipio (San Román), distante uns 

4 km.  

 

3.2. MAPAS DE LOCALIZACIÓN10 

 

 

 

 

 

 

 

 
10 FIGUEROA, Antonio.: Experto en Sistemas de Información Xeográfica (Six). É o autor dos mapas de 

localización. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

3.3. OS TRAZOS ARTÍSTICOS DO SANTUARIO. 

 

Dende unha óptica artística, cómpre distinguir catro niveis: 

* Nivel inferior. O acceso ao santuario.  

Caracterízase por ter catro chanzos de cachotería e cemento, e dúas varandas, situadas en 

ambos os dous flancos; estas permiten aos devotos subir con comodidade ata o exterior 

da capela. 

* Nivel exterior. O pórtico.  

Logo da subida, os devotos/as entran nunha estrutura cuadrangular con soportal, sostida 

por catro piares, colocados en ambos os dous lados e revestidos de cemento. Na parte 

superior do pórtico, hai dúas portas de entrada, situadas en ambos dous laterais; estas 

serven para que os devotos poidan ingresar no interior da capela. (FOTO 3) 

* Nivel interior. O interior da capela.  

 O espazo interior, tamén cuadrangular, é de dimensións reducidas. A parte central da 

cabeceira está rexida por unha imaxe da Virxe dos Remedios, situada no interior dun arco 

de medio punto de madeira; esta amosa unha coroa na cabeza e porta ao Neno nos seus 

brazos; ademais, externamente, vai vestida cun manto de cor marrón. En ambos os dous 

lados da representación mariana hai unha dobre repisa de madeira, que se prolonga polas 

paredes laterais da capela; estas están ornamentadas por un bo número de flores artificiais, 

depositadas en floreiros. Ademais, en ambas as dúas paredes laterais, hai dúas fiestras, 

que comunican o interior da capela co exterior. Finalmente, case acaroada á cabeceira hai 

un ara, lugar de celebración dos actos litúrxicos por parte do párroco. (FOTO 4) 

* Nivel superior. 

O santuario amosa unha espadana, de cemento, cun campanil no seu interior; ademais, na 

parte superior presenta unha cruz metálica. Por outra banda, a súa cuberta exterior, de 

lousa, é de tres augas. 

  

 

 

 

 

 

 



3.4. A FESTIVIDADE E LENDAS. 

 

O 20 de maio conmemórase a festividade desta advocación mariana. “Su fiesta es el 20 

de Maio, acuden muchos ofrecidos” 11. Acoden a venerala devotos non só de parroquias 

do concello cervantego, senón tamén de concellos limítrofes, como Becerreá e Pedrafita 

do Cebreiro preferentemente. Ademais, hai algúns emigrantes desta comunidade 

parroquial na provincia de Barcelona, que adoitan acudir neste día a renderlle culto á 

Virxe dos Remedios. “Entre las celebraciones festivas más relevantes destaca la que se 

lleva a cabo en el santuario de A Virxe de Tarnas, donde cada 20 de mayo se celebra 

una concurrida y antigua romería con peregrinación” 12. 

Por outra banda, calquera centro romeiro perpetua e amplía a súa fama mediante relatos 

orais, que circulan entre os devotos. E, así, sobre este centro de devoción aínda hai veciños 

da comunidade, que relatan dous feitos portentosos, que lle deron fama milagreira á 

advocación mariana.  

1º. Dícese: “que unha muller, chamada Laura, tivo que casar cun home ao que non 

quería, xa que foi obrigada polos seus pais. Unha noite, posiblemente debido aos malos 

tratos, que lle daba o seu marido?, escapou da casa familiar, e colleu o camiño da casa 

dos seus pais. Polo camiño chovía e nevaba o que deu lugar a que ela, xa doente, 

perdese a vista. O seu pai, que tiña catro bois, ofreceu o diñeiro de dous, se a Virxe 

devolvía a vista á súa filla. Pois ben, o 20 de maio, Laura acudiu ofrecida aos Remedios 

e, cando comezou a ver o santuario –posiblemente ao chegar a “Ponte de Muiñovo”– 

recuperou a vista. O seu pai cumpriu coa ofrenda e a súa filla puido casar co home que 

quería”13. Esta lenda xorde debido a un feito transcendental acaecido no século XIX. 

“Desde tiempo inmemorial se venera a Nuestra Señora de Tarnas; se habla de hechos 

milagrosos atribuídos a su intercesión, el más famoso es la curación de una mujer ciega 

sobre el siglo XIX” 14. 

2º. Tamén se comenta “que hai moitos anos o párroco de San Martín da Ribeira, 

aproveitando a noite, decidiu trasladar a imaxe mariana ata a igrexa de San Martín, 

xa que esta entidade de poboación tiña máis accesos e máis posibilidades de cara aos 

devotos da Virxe. Non obstante, este traslado ocasionou graves prexuízos en todo o 

 
11 MOURE, Xabier: https.// patrimonio galego.net. 
12 DOVAL ADÁN, Antonio.: “Cervantes”, en Galicia, pueblo a pueblo. Coord. Andrés Precedo Ledo. La 

Voz de Galicia. Xunta de Galicia. 1993. Santiago de Compostela, páx. 368. 
13 Interpretación do dito por un informante de Tarnas (A Ribeira) (Cervantes) 
14 Maribel.: Enciclopedia Mecabá. https:// mercaba.org. 



contorno, xa que todos os anos caían nesta data intensas treboadas. Por tal motivo, 

cando o párroco marchou da parroquia, díxolle ao novo que a imaxe da Virxe tiña que 

voltar ao seu lugar de orixe. Cando o crego o dispuxo, os veciños de Tarnas levaron a 

imaxe mariana en procesión á súa antiga localización, mais á luz do día, sen 

nocturnidade –como acaecera co traslado15 . (FOTO 5)  

 

3.5. A DEVOCIÓN POPULAR.  

 

Os romeiros veñen suplicantes para que a Virxe lles conceda algunha petición ligada con 

doenzas humanas e animais, con nacementos, e casamentos. Tamén acoden logo de que 

o rogo sexa atendido, cumprindo cunha serie de rituais e ofrendas. 

O 20 de maio algúns devotos aínda veñen andando dende cadanseu lugar de orixe, como 

sacrificio previo denantes de entrar en contacto có sagrado. Noutrora, ao chegaren a 

“Ponte de Muinovo”, subían de xeonllos ata o santuario e levaban a cabo procesións 

individuais ó redor da capela. “Algúns devotos levan a cabo procesións individuais ao 

redor da capela, de xeonllos ou camiñando” 16. Logo, oen unha das misas que se celebran 

desde as 9 da mañá ata as 13 horas, que é cando o párroco e algúns cregos de parroquias 

limítrofes concelebran a misa solemne 17. Ao rematar a misa solemne, participan na 

procesión, que percorre o perímetro da capela (FOTO 6). A súa disposición presenta a 

seguinte orde: a cruz parroquial, levada por un fregués da comunidade parroquial; a imaxe 

mariana, portada por catro mulleres devotas da Virxe; como remate, os cregos 

concelebrantes e máis os fieis colocados sen distinción de idade e sexo. Hai anos ían 

ofrecidos, de xeonllos, por baixo das andas da Virxe, mais esta práctica desapareceu nos 

últimos tempos. Así mesmo, no interior da capela os romeiros pasan diante da advocación 

mariana, situada no interior dun arco de medio punto de madeira, e tocan coas súas mans 

e panos o manto da Virxe, ou fanlle unha inclinación de cabeza. (FOTO 7) 

A relixiosidade popular ten, ademais dunha dimensión práctica, un compoñente de pacto 

baseado na reciprocidade, que esixe do devoto a entrega dalgún ben para propiciar ao ente 

sacro ou para compensalo polo favor recibido. Por iso é común que se depositen diversas 

ofrendas durante esta romaría. Unha moi xeral é a de cera. Os devotos achegan “velóns” 

 
15 Interpretación do dito por un informante de Tarnas ( A Ribeira) (Cervantes 
16 MOURE SALGADO, Xabier e CARPENTE LEIRA, Pilar.: Cervantes, un concello con historia, Lugo: 

Deputación de Lugo, 2019, páxs, 140 e 344. 
17 No ano 2013, o párroco concelebrou a misa solemne cun crego dunha parroquia limítrofe. 



–cirios pequenos– que deixan acesos na parte superior dereita da capela. (FOTO 8). Outra 

ofrenda son as esmolas en metálico depositadas nos petos, especialmente no intre de pasar 

diante da advocación mariana. Tamén ofrecen misas. (FOTO 9). No ano 2013 houbo 

unhas cincuenta misas ofrecidas, polas que os devotos tiveron que pagar dez euros por 

cada unha. Finalmente, tamén traen ramos de flores, que adoitan depositar no interior da 

capela, moi ornamentada por este tipo de ofrenda. (FOTO 10) 

Finalmente, a celebración relixiosa compleméntase cunha dimensión laica ou profana na 

que os fieis en xeral gozan dun tempo de lecer. Algúns percorren os diferentes postos de 

venda ambulante, provistos de obxectos diversos, ou beben algo nun bar situado no campo 

da festa, asistindo a sesión vermú (FOTO 11). Logo, ten lugar o xantar familiar, para á 

noitiña achegarse á verbena. Polo tanto, esta romaxe reflicte cara ao exterior unha serie 

de elementos básicos, como os ritos relixiosos, a comensalía; as relacións de amizade e 

de parella; a solidariedade comunal e a alegría como factor predominante.  

 

3.6. ALGUNHAS CONSIDERACIÓNS ANTROPOLÓXICAS. 

 

 

Este santuario mariano revélanos por medio de lendas unha sucesión de eventos ligados 

có ente sacro, que patentiza a súa presencia nesta comunidade. Hai, por tanto, unha 

ligazón entre a comunidade e o ser sobrenatural, entre o humano e o sagrado. O seu 

emprazamento, situado no campo, foi valorado como lugar de culto por medio da lenda. 

Esta posúe un valor de conformidade que non podería ser discutido sen cuestionar ó 

mesmo tempo a credibilidade da comunidade. Ademais, o sentido de posesión sobre a 

imaxe mariana non se fundamenta, dun xeito preferente, no seu valor artístico e 

pecuniario , senón no poder que posúe por si mesma e para a comunidade propietaria en 

canto que constitúe un importante símbolo de referencia e identidade. De aí que a imaxe 

se resista a ser levada fora da comunidade aos lugares de culto xa institucionalizados. En 

suma, segundo Honorario Velasco, a comunidade convértese en testemuña 

comprometida dunha verdade de fe local18. (FOTO 12) 

Por outra banda, o santuario non só manifesta a vivencia da identidade da comunidade na 

que se localiza, senón tamén o sentido de apertura que lle dá a gran devoción, que sieten 

 
18 VELASCO, Honorario. “Las leyendas de hallazgos y de apariciones de imágenes. Un replanteamiento 

de la religiosidad popular como religiosidad local”, en La Religiosidad Popular II. Vida y muerte. 

(Coords): C. Álvarez Santaló; María Jesús Buxo; y S. Rodríguez Becerra. Barcelona. Anthropos, páx. 402. 
 



outras comunidades da bisbarra. Este nivel de asistencia débese a sona, que tivo e segue 

tendo este centro sagrado, debido aos portentos que se difunden entre os devotos. Estes 

son a manifestación do poder da advocación mariana., que actúa como mediadora ante 

Deus, chegando a posuír todo o seu poder sobrenatural. De aí, que os fieis teñan coa 

entidade sacra un importante código comunicativo co que se pretende acadar a súa 

protección e indulxencia, así como o agradecemento por un favor outorgado. Esta 

comunicación queda reflectida nunha serie de promesas. Algunhas de carácter oficialista, 

como, oír misa e participar na procesión. Outras, pola contra, de raíz popular, como, 

calquera ritual de contacto coa imaxe mariana. (FOTO 13) 

No obstante, hai devotos que denantes de entrar en contacto coa advocación mariana se 

purifican realizando actos penitencias propiciadores da graza divina. Así, neste santuario, 

maniféstanse signos ligados coa penitencia, como vir camiñando dende o lugar de orixe 

dos devotos 19. O camiñar constitúe a forma máis sinxela de purificación e mortificación 

corporal.  

Ademais, é mester salientar, como a dimensión sacra do santuario transmítese ao exterior, 

dun xeito directo, por medio da procesión. Así, tanto a cruz procesional como a imaxe 

mariana, que saen na mesma, santifican o espazo xeográfico que percorren, 

proporcionando unha enerxía positiva a todos os seres que se encontran no mesmo. 

Respecto á disposición da procesión, hai unha serie de trazos básicos: dentro da 

comunidade local é algo que chega vitalmente aos fregueses. Tamén, cómpre reparar nas 

imaxe de devoción, no xeito de levala, no pobo que participa e no que mira, así como no 

espírito da celebración reflectido en cantos, rezos, e mesmo no silencio.  

Finalmente, o santuario reflicte unha dobre significación: unha, normativa, referida a 

compoñentes da orde social e moral; e outra, sensorial, que fai alusión aos procesos que 

estimulan os desexos e, tamén, as emocións. (FOTO 14)  

 

 

 

 

 

 

 

 
19 Antano había devotos que subían de xeonllos dende a “Ponte de Muinovo” ata o santuario. 



 

3.7. BIBLIOGRAFÍA. 

 

ÁLVAREZ GASTÓN, Rosendo: La religiosidad popular, Madrid: Biblioteca de Autores 

Cristianos, 1981, páx. 7.  

 

BLANCO PRADO, J.M: Religiosidad popular en el municipio de Begonte, Lugo: 

Deputación provincial, 1991. 

 

BLANCO PRADO, José Manuel. Exvotos e Rituais nos Santuarios Lucenses, Lugo: 

Deputación Provincial de Lugo, 1996. 

 

BLANCO PRADO, José Manuel. Santuarios da Terra Chá, Vilalba (Lugo); I.E.S.CHA, 

2018. 

 

BLANCO PRADO, José Manuel. A devoción popular nos Santuarios Lucenses 

(Estudio fotográfico), Lugo: Deputación de Lugo, 2023. 

 

CEBRIÁN FRANCO, Juan José.: Santuarios de Galicia (Diócesis de Santiago de 

Compostela). Santiago, 1982, páx. 6 

 

CUBA, X.R,; MIRANDA, X.; REIGOSA, A. Diccionario dos seres míticos galegos, 

Vigo: Ed. Xerais, 1.999. 

 

DOVAL ADAN, Antonio.: “Cervantes”, en Galicia, pueblo a pueblo. Coord. Andrés 

Precedo Ledo. La Voz de Galicia. Xunta de Galicia. 1993. Santiago de Compostela, páx. 

368. 

 

EQUIPO “IR INDO”.: Galicia en comarcas. Os Ancares e O Courel, nº 2, Vigo: Ir Indo, 

La Voz de Galicia, 2005, páx. 105. 

 

FIGUEROA, Antonio.: Experto en Sistemas de Información Xeográfica (Six). Autor dos 

mapas de localización. 

 

FUENTES ALENDE, Xosé , BOELL, Denis-Michel. :Exvotos mariñeiros en Bretaña e 

Galicia e Exvoto marins en Bretagne et Galice. Ouest France: Carrefour Des Regions 

d´Europe, 1987.  

 

FUENTES ALENDE, Xosé.: Os Exvotos na Relixiosidade popular galega. A súa 

dimensión patrimonial, Cuntis (Pontevedra): Ed. Andavira, 2019. 

 

FUENTES ALENDE, José.: Los Exvotops en Galicia. Su significación en la 

religiosidad popular: De la cera a los cuadros votivos, Ts. I e II, Pontevedra: Museo de 

Pontevedra, 2024.. 

 

LADRA, Lois.: Religiosidad Popular e Mitos Fundacionais no Douro Transmontano, 

Vila Real (Portugal): Cámara Municipal de Vila Real, Caderno Cultural, nº 24, IV. Serie, 

páx. 79. 

 



LISÓN TOLOSANA, Carmelo: Invitación a la Antropología cultural de España. 

Madrid: Akal, 1980. 

 

LISÓN TOLOSANA, Carmelo. Antropología social y hermenéutica. Madrid: Fondo de 

Cultura Económica, 1983, páxs. 60-61. 

 

GONZALEZ REBOREDO, Xosé M. Guía das Festas Populares de Galicia. Vigo: Ed. 

Galaxia, 1997 

 

GONZÁLEZ REBOREDO, X. M. Os Santos titulares de parroquias en Galicia, 

Santiago: Sotelo Blanco, 2012. 

 

MALDONADO, Luís. “Los Santuarios en la Religiosidad popular”, en Santuarios del 

País Vasco y Religiosidad Popular. II Semana de Estudios de Hª Eclesiçástica del 

P.Vasco, Vitoria, 1982.  

 

MARIÑO FERRO, Xosé Ramón.: Las Romerías / Peregrinaciones y sus símbolos. Vigo: 

Ed. Xerais, 1987, páx. 13. 

 

MARIÑO FERRO, X.R. Santuarios mágicos de Galicia, Vigo: Ed. NigraTrea, 2003. 

 

Maribel.: Enciclopedia Mecabá. https:// mercaba.org. 
 

MOURE SALGADO, Xabier e CARPENTE LEIRA, Pilar.: Cervantes, un concello con 

historia, Lugo: Deputación de Lugo, 2019, páxs, 140 e 344. 

 

MOURE, Xabier:: https.// patrimonio galego.net.  

 

PRAT I CARÓS, Joan.: “Los Santuarios Marianos en Cataluña: una aproximación desde 

la etnografía”, en la Religiosidad Popular. III. Hermandades. Romerías. Santuarios. 

Anthropos, Barcelona, 1989, páx. 227.  

VÁZQUEZ VARELA, José Manuel.: Etnoarqueología: conocer el pasado por medio 

del presente. Pontevedra : Diputación Provincial de Pontevedra, Servicio de 

Publicaciones, 2000.  

VÁZQUEZ VARELA, José Manuel e VÁZQUEZ RODRÍGUEZ, Alexandre Luís.: La 

religiosidad popular de Galicia ante los riesgos naturales, en Semata: Ciencias sociais e 

humanidade, nº 29, 2017,paxs. 301-319. 
 

VELASCO, Honorario. “Las leyendas de hallazgos y de apariciones de imágenes. Un 

replanteamiento de la religiosidad popular como religiosidad local”, en La Religiosidad 

Popular II. Vida y muerte. (Coords): C. Álvarez Santaló; María Jesús Buxo; y S. 

Rodríguez Becerra. Barcelona. Anthropos, páx. 402. 
 

WILLIAM A.CHRISTIAN, Jr: Religiosidad popular. Estudio antropológico en un valle 

español. Madrid, Tecnos, 1978, páx. 134. 
 

 

 

 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=154112


 

3.8 ILUSTRACIÓNS. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
FOTO 1. SANTUARIO DA VIRXE DOS REMEDIOS DE TARNAS (CERVANTES) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 
FOTO 2. ADVOCACIÓN MARIANA DOS REMEDIOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

FOTO 3. ORNAMENTACIÓN DUN DOS LADOS DA CABECEIRA DA CAPELA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 
FOTO 4. INTERIOR DO SANTUARIO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 
 

FOTO 5. RITUAL DA PROCESIÓN 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 
FOTO 6. RETORNO DA PROCESIÓN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 
FOTO 7. RITUAL DE CONTACTO COA IMAXE DA VIRXE. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 
FOTO 8. OFRENDA DOS VELÓNS (CIRIOS PEQUENOS) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 
FOTO 9. O PÁRROCO APUNTANDO MISAS DE OFRENDA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 
FOTO 10. DEVOTA OFRECENDO UN RAMO DE FLORES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 
FOTO 11. DIMENSIÓN PROFANA. O BAR DA COMISIÓN DE FESTAS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 
FOTO 12. UNHA DEVOTA OFRECENDO UN VELÓN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 
FOTO 13. UN CATIVO BICANDO O MANTO DA VIRXE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 
FOTO 14. CARTEL DA FESTA RELIXIOSA E PROFANA. 

 


