“Indicar que tipo de literatura é a axeitada, e facelo desde
un lugar privilexiado, tamén é intervir politicamente”

Montse Dopico 3 de xullo de 2015

https://praza.gal/cultura/lindicar-que-tipo-de-literatura-e-a-axeitada-e-facelo-desde-un-lugar-
privilexiado-tamen-e-intervir-politicamenter

Ana Acuiia gafou o premio Losada Diéguez de investigacion e ensaio con ‘Conciencia politica e
literatura galega en Madrid (1950-2000)’ (Xerais), un estudo que reivindica os “madrigalegos”
como pioneiros en diversos campos da politica ou da cultura. Vén de editar tamén ‘Letras
némades. Experiencias da mobilidade feminina na literatura galega’, publicado polo grupo GAELT
da Universidade de Vigo.

Por que os galegos en Madrid foron “pioneiros”? En que aspectos?

Un dos mais cofiecidos é o politico co nacemento da UPG. Os dez puntos basicos desefidronse
en Madrid. Tamén no aspecto literario, lingliistico e artistico coa revista Loia, o grupo Atlantica,
a “Carta Circular 6 cardeal, bispos e cregos de Galicia”, o especial da revista Signo dedicado a
Galicia, a Estampa Popular Galega, a banda desefiada... O grupo mais cofiecido é o que tivo mais
trascendencia politica: Brais Pinto... Pero os galegos en Madrid foron pioneiros en moitos
aspectos. Moitos son estudantes que estan de paso, pero moi implicados cos movementos
reivindicativos. Por iso falo de “xeraciéns activas”, que é un termo de Julio Aréstegui. E dicir,
grupos que nacen, introducen cambios e actian como portadores dunha cultura nova. Moi
conscientes da terra da que vefien pero tamén da que os acolle, da dificil situacién das clases
subalternas de Madrid, por exemplo, e cofiecedores dos movementos de liberacion
anticolonialista.

Participan na construcion de partidos politicos e no “asociacionismo nacional popular”. Cales
foron as principais achegas, nese sentido?

Ao mesmo tempo que se desenvolvia en Galicia, nos anos 60 e 70, un potente movemento de
asociacionismo cultural, -O Galo, O Facho...-, en Madrid actuaran Ldstrego ou a Irmandade
Galega. O mesmo tipo de actividades que se facian en Galicia organizabanse tamén en Madrid e
Barcelona. Non hai diferenzas importantes niso.


https://praza.gal/xornalista/montse-dopico
https://praza.gal/cultura/lindicar-que-tipo-de-literatura-e-a-axeitada-e-facelo-desde-un-lugar-privilexiado-tamen-e-intervir-politicamenter
https://praza.gal/cultura/lindicar-que-tipo-de-literatura-e-a-axeitada-e-facelo-desde-un-lugar-privilexiado-tamen-e-intervir-politicamenter

A emigraciéon favorece, ademais, a toma de conciencia sobre Galicia. Mdis se cadra nas
primeiras xeracions...

Non sé nas primeiras. Tanto os galegos que chegan a Madrid nos anos 60 como aqueles que
chegan nos 90 faldronme do seu choque cultural ao atoparse nunha sociedade monolingie. En
Madrid volvianse mais conscientes do conflito lingliistico en Galicia e, nalgin momento, da sua
relacidn coa estratificacidn social.

A segunda xeracidn, a dos Brais Pinto, analiza “a problematica galega desde unha éptica socio-
politica e non sé cultural”. Que é que os distingue da primeira xeracién, - a da Mocedade
Universitaria Castelao-, para non merecer o adxectivo de “culturalistas”, indo aos feitos?

Sobre a primeira xeracién, eu digo que as suas actividades “foron eminentemente culturais pero
que xa se apreciaban gomos dunha certa reivindicacion” lingliistica. Non se pode esquecer a
polémica lingtliistica sobre a persecucién do idioma nacida dunha actividade deste grupo de
galegos en Madrid nin o seu eco en Bos Aires. Esta xeracidn carecia de mestres tralo corte
provocado pola Guerra Civil.

En canto 4 actividade cultural de Brais Pinto, era para eles unha “tapadeira” de algo mais, dunha
accion politica. Non queren facer sé arte. Son moi conscientes das necesidades e das eivas que
habia no dmbito artistico: os artigos de Patifo criticos coa pintura do momento, por exemplo.
Reivindican a novidade, a innovacidn, pero para algo mais. Estan aprendendo a realidade politica
e histérica coa que se implican co obxectivo de liberar Galicia. E significativa, por exemplo, a
relacién que mantefien con América. Ou actos concretos, como cando se erguen e marchan tras
unhas determinadas afirmaciéns de Fraga sobre Rosalia... Eran tempos dificiles. Non é como
coller e marchar hoxe.

Nesa procura da vangarda tamén se cadra se chegou algunha vez a forzar os encontros coa
literatura de féra... que por outro lado non eran tan novidosos. Xa NGs miraran moito ao
mundo... Non sempre para ben.

Si que hai esa procura da innovacién na forma de escribir de Patifio ou na de Fernandez Ferreiro.
Ou na poesia de Ramdn Lorenzo. Se cadra as suas obras son menos cofiecidas, pero non menos
importantes nese aspecto. O que ocorre é que houbera un fondo corte, o producido pola guerra
civil. E, nese sentido, tamén foi unha descuberta para eles porque houbera moito silencio sobre
a cultura galega anterior 4 guerra. Imaxina como podia ser estudar en Santiago nos anos 50.
Habia censura, non habia acceso a moito do que estaba a pasar na literatura mundial do
momento. E indicativo disto, por exemplo, o feito de que a xente da Mocedade Universitaria
Castelao cofiecese ‘Retrincos’ de Castelao pero non o ‘Sempre en Galiza’.

Mais cando se fala de estratexia “culturalista” parece que se coloca a cultura nun chanzo
inferior, como se a cultura non fose politica e a politica cultura. Outra cousa é se se ten como
obxectivo derrubar o réxime e cando, ou se se decide reconstruir ou non unha organizacién
politica galeguista...

E unha cuestién complexa. En Madrid existian outros grupos que eu sé cito porque o que me
interesaban eran as xeracidns mais activas e que conformaron unha conciencia politica,
linglistica e literaria. Os adxectivos, como “culturalista”, reducen a complexidade. En todo caso
non se poden esquecer feitos como os dos daqueles aparentemente “culturalista” que tamén
interviron politicamente. Porque indicar que tipo de literatura é a axeitada, e facelo desde un
lugar privilexiado, como representante da cultura galega, tamén é intervir politicamente.



Ademais, non importa sé o que se publica. Tamén o que non se publica porque se lle pofien
pexas. Sobre iso dinnos moito os epistolarios. Hai moito por investigar ainda.

Na terceira xeracidon, na segunda metade dos 60, desenvolvese a resistencia politica
organizada, na clandestinidade. E xa outro tempo: o empurre do PCE, da UPG... E o
madrigalegos realizan as veces “actividades mais arriscadas” que as que se facian en Galicia.
Propaganda politica subversiva, reunions secretas...

Distribden pegatinas que levan por mensaxe ‘Liberdade para Galicia’ ou ‘Viva Galicia ceibe e
socialista’, agochan unha “menifia” ou multicopista... Moitos detalles sobre este tipo de
actividades non poderiamos cofiecelos se non fose polas entrevistas: como se organizaban,
como se enfrontaban a censura... Os galegos de Madrid participaron ademais en moitas loitas
da época, como a de Castrelo de Miiio. Xosé Soto estableceu contactos politicos e células da UPG
en América... Fixeron moitas cousas.

A cuarta xeracion, da segunda metade dos 70 e primeira dos 80, contintia por esa lifia. Seguen
as xuntanzas clandestinas, os libros prohibidos, os actos politicos disfrazados doutra cousa...
O que chamas “rexistros ocultos”. Se cadra temos que volver a eles agora coa Lei Mordaza,
ademais.

Unha das acciéns mais importantes desa xeracion é a implicacidon no proceso de redaccion do
Estatuto. E moi importante tamén a accién literaria e cultural: a revista Loia, a editorial (xa non
o grupo) Brais Pinto... Si disfrazan politica de cultura, como nunha obra de teatro que fixo
Léstrego e que representaba un bispo de Ourense moi rexeitado, pero tamén criticaban a
realidade labrega galega marcada pola mobilizacidn contra a cota empresaria. Actividades cunha
aparencia ludica podian ser unha maneira de reivindicacién da escola en galego e do ensino en
galego. Como cando pasearon unha lingua enorme por Preciados, xa nos anos 80...

A quinta e ultima xeracién que distingues é a da segunda metade dos 90. Hai madis
heteroxeneidade no aspecto politico. A literatura xa non ten que ser expresion da disidencia
politica, ou non nuns sentidos determinados. Desideoloxizacién ou autonomia da cultura?
Porque que a cultura teila que ser parte da construcién nacional tamén pode ser unha
dificultade...

Estou de acordo co que dis, no esencial. Non é que haxa desideoloxizacién. O que pasa é que o
contexto é outro. Galicia xa ten representacion politica en Madrid a través dos deputados do
BNG, por exemplo. Pero si contindan as reivindicacidons da identidade, agora nun mundo
globalizado: continla o malestar coa situacidn linglistica galega e o esforzo pola visibilidade,
literaria ou non, das mulleres... Ademais, que é politica? O que se fixo en cultura en Madrid é
menos cofiecido e se cadra deberia ser mais tratado como cando se estuda a literatura do exilio.
Por outro lado, que é literatura? Ao meu ver, o campo literario abrangue mais que a escrita de
libros.

Para escribir este libro fixeches moitas entrevistas. Para ‘Letras ndmades’ utilizaches
documentos persoais. Por que este tipo de fontes?

Para ‘Conciencia politica e literatura galega en Madrid’ entrevistei mais de 50 protagonistas. En
‘Letras ndmades’ o obxectivo era analizar a mobilidade feminina na literatura a través de
documentos persoais. Escollin ese tipo de fonte, a historia de vida, -documentos persoais e
rexistros biograficos-, porque era a mellor maneira de acceder & experiencia persoal da
mobilidade. Que nos leva tamén & andlise da identidade no contexto do exilio, do retorno, da



emigracion.

Nun seminario recente, Maria Reimdéndez dicia que parte da memoria da literatura feita por
mulleres se perdera porque os textos escritos desde o intimo, desde a experiencia persoal, e
por mulleres, non se consideraran “literatura”. Nese sentido, ‘Letras ndmades’ recupera
memoria das mulleres. A través de artigos realizados por mulleres. Como Aurora Marco coas
guerrilleiras.

E que o estudo tedrico co que comeza o libro, de Josefina Cuesta, é sobre a memoria. Pero non
foi intencionado que as autoras do libro fosen todas mulleres. Creo que iso non é relevante,
ademais. E tamén participan homes nalgun capitulo asinado por unha muller. En canto a Aurora
Marco, traballou moito pola recuperacién da memoria das mulleres, si. Ocupouse neste libro
dunha cuestidn que merece recoflecemento, que é a memoria das mulleres silenciadas por ser
guerrilleiras antifranquistas e por ser mulleres.

O texto de Olivia Rodriguez achégase a construcidn da identidade no exilio. Cal é a conclusién
do libro nese aspecto?

O texto de Olivia Rodriguez conta a historia dunha familia de Cangas que ten que exiliarse. A
investigadora recompila a documentacion sobre a historia dun condenado a morte (José Mejuto
Bernardez), recuperada grazas 4 sua descendente (Ana Paula Mejuto Soba). A mesma familia é
a protagonista do libro ‘Cartas de un condenado a muerte’. Tamén Carmen Mejia escribe sobre
iso e, neste sentido, é interesante o termo usado pola investigadora da UCM, o exilio herdado.

Carmen Mejia fala de “insilio” ou exilio interior. Nese sentido, o libro oponse a diversos
topicos. Nin as mulleres que emigraban eran meras “acompaiantes” dos maridos. Nin a
motivacion era s6 a fame. Tamén a necesidade de saber. Nin a viaxe tifia que implicar
necesariamente o traslado a moitos quildmetros de distancia.

Hai moitas formas de mobilidade e a interior é unha delas, si. Carmen Mejia trata, tamén, a
mobilidade dos nenos do campo & cidade na Galicia dos anos 50 a través dun documento
remitido por Luz Pichel. Maria do Carmo Kruckenberg, que aparece no capitulo de Manuela
Palacios e no de Maria Xesus Nogueira, viaxaba por necesidade de cofiecer. Eva Moreda tamén
amosa motivacidns para a mobilidade mais proximas a nés (razons laborais, académicas...). E
claro que as mulleres non emigraban sé para acompafiar os maridos. Nos capitulos hai historias
ben criuas, como as das mulleres que emigraban para aleitar os fillos doutras e levaban un
cancifio na viaxe a América para non perder o leite...

A viaxe como forma de cofiecemento tamén pode ter algo de clixé. Pode ser un xeito de
consumo e nada mais. E o encontro co outro tampouco esixe agora desprazarse a centos de
quildmetros... “Viaxar é... ler o mundo sen intermediarios”, dicia Begofia Caamaio, segundo
recolle un dos textos.

Ainda que a mobilidade sexa mais ou menos afastada, mais ou menos virtual, creo que sempre
obriga a confrontarse cunha mesma e co outro ou coa outra. Sempre é unha aprendizaxe.
Sempre tes que enfrontarte a algunha situacion. O encontro co Outro ou coa Outra podes
realizalo no teu pais, pero a confrontacién é maior se estds fora. No libro aparece, ademais, unha
consciencia da viaxe que ten moito de preocupacién polo outro e pola outra, nun sentido social.



A mobilidade estd moi presente na literatura feminina. Eu mesma escribin sobre a literatura
aléfona. Sobre cuestidons como a hibridacién lingliistica, sobre as que queda moito por investigar.



