
 

Henrique Monteagudo: «O franquismo deixou un 

desprestixio do galego e é un lastre que segue hoxe» 

Montse García SANTIAGO CULTURA 

O membro da RAG e profesor considera que o idioma saíu ferido de gravidade do período da 

ditadura 

31 de xaneiro de 2022 

 

https://www.lavozdegalicia.es/noticia/cultura/2022/01/29/span-langglhenrique-monteagudo-

franquismo-deixou-desprestixio-do-galego-e-lastre-segue-

hoxespan/00031643450807120747825.htm 

 

«O galego saíu ferido de gravidade do franquismo». Así o considera Henrique Monteagudo, 

vicesecretario da Real Academia Galega (RAG) e profesor da Universidade de Santiago, que acaba 

de publicar o manual O idioma galego baixo o franquismo. Da resistencia á normalización 

(Galaxia), onde analiza a política lingüística durante a ditadura e pon o foco na resistencia 

galeguista. 

 

-Afirma no limiar que aspira a contar só a verdade e nada máis que a verdade. Tan terxiversado 

está o que supuxo o franquismo para o galego? Tanto o descoñecemos? 

-Si que o descoñecemos moito. En xeral, hai un descoñecemento por ignorancia, pola especie de 

pacto do silencio da Transición houbo unha tendencia a evitar falar destas cousas. Pero tamén 

está a emerxencia dos discursos negacionistas, onde hai unha especie de rebelarse contra a 

verdade dicindo que non se perseguiu o galego, que o franquismo tampouco foi tan malo... É 

algo que provoca asombro e indignación a quen o viviu. Tamén é unha cuestión que me preocupa 

moito. 

-Fóra da esfera pública e do sistema educativo, non se podían poñer nomes galegos a locais... 

Cales considera que son as medidas durante o franquismo que máis socavaron o galego? 

-Nesto hai que distinguir etapas. Non son as mesmas medidas na década dos 40 que no 

franquismo final. As maneiras de perseguir o galego foron moi distintas e a presión tamén foi a 

menos. Pero hai cousas de fondo que foron catastróficas para o galego. Por exemplo, todo o que 

tivo que ver coas políticas que desertificaron o agro, que provocaron a emigración, que foi 

moitísimo maior durante o franquismo que antes. Toda unha cultura galega se esfarela xa que 

constituía un nicho moi importante para a lingua. Ademais, o progreso social durante este 

https://www.lavozdegalicia.es/cultura
https://www.lavozdegalicia.es/noticia/cultura/2022/01/29/span-langglhenrique-monteagudo-franquismo-deixou-desprestixio-do-galego-e-lastre-segue-hoxespan/00031643450807120747825.htm
https://www.lavozdegalicia.es/noticia/cultura/2022/01/29/span-langglhenrique-monteagudo-franquismo-deixou-desprestixio-do-galego-e-lastre-segue-hoxespan/00031643450807120747825.htm
https://www.lavozdegalicia.es/noticia/cultura/2022/01/29/span-langglhenrique-monteagudo-franquismo-deixou-desprestixio-do-galego-e-lastre-segue-hoxespan/00031643450807120747825.htm


período non se pode dar sen unha asimilación ao castelán. E tamén hai outros elementos como 

os medios de comunicación de masas, sobre todo a radio e a televisión. Antes de difundirse, nas 

casas das familias que falaban galego o castelán non entraba. Había só un canal de televisión, o 

do Réxime, e con el introducíanse pautas culturais e inculturais, valores de prácticas lingüísticas. 

Era meter o castelán nas casas e, ao mesmo tempo, o desprezo polo galego. E iso fíxolle 

moitísimo dano. 

-E fronte a iso contrapón a resistencia lingüística. Como sería hoxe o galego sen a participación 

activa de persoas que incluso, como vostede comentou, se xogaron a vida por ese motivo? 

-Nin existiría este libro nin estariamos conversando en galego. Se non hai un grupo de xente, 

unha resistencia que permite nunhas condicións de total precariedade dar continuidade á 

cultura galega que florecera con tanto vigor nas décadas previas ao golpe de Estado, o galego 

disolveríase, acabaría dialectalizado, converteríase nun castrapo irrecoñecible como lingua. Non 

creo nin que houbese Estatuto de Autonomía nin a mínima corrente de uso de galego culto. Esa 

xente foi a que fixo posible manter un pouco aceso o facho. Era a grande obsesión que eles tiñan: 

trasladarlle a tradición cultural á xente nova que estaba crecendo nun ambiente no que esa 

tradición estaba totalmente invisibilizada. 

-Alude a nomes como Ramón Piñeiro, Ricardo Carvalho Calero e Xesús Alonso Montero como 

auténticos forxadores de ideoloxías lingüísticas, tamén a Otero Pedrayo, á importancia de 

Galaxia, de Grial... Se tivera que destacar tres fitos nesa resistencia, cales serían? 

-Desde logo a Ramón Piñeiro, porque é o grande ideador da resistencia e o gran estratega. Pero 

tamén hai que subliñar que un grandísimo acerto desta xente foi o traballo en equipo. Crearon 

uns equipos —estou pensando sobre todo ao redor de Galaxia—, que souberon combinar moi 

ben as tarefas conxuntas con non apagar o brillo individual. É unha xeración moi brillante a de 

Piñeiro, Del Riego, García Sabell, Fernández de la Vega, despois Xesús Alonso Montero... Estes 

nomes non son un descubrimento, pero funme atopando máis, sobre todo máis adiante. Houbo 

tarefa colectiva en asociacións que se crearon nos 60 e 70, pero tamén xente que fixo grandes 

achegas, como Blanco Amor, Rafael Dieste ou menos coñecida... Pero se hai que dicir tres nomes 

emblemáticos son Otero Pedrayo, como o facho, o continuador; Piñeiro, como gran estratega; e 

Alonso Montero como o que soubo darlle continuidade desde parámetros ideolóxicos moi 

diferentes. 

-E pese a toda esa resistencia, na presentación sentenciaba que o galego saíu ferido de 

gravidade do franquismo. 

-Si saíu ferido de gravidade. Obsérvase nas grandes cifras da evolución do uso lingüístico e da 

transmisión da lingua. Na metade do século, por primeira vez, o bilingüismo habitual, o uso do 

castelán, alcanza proporcións que nunca tivera. Moita xente de sectores sociais que eran 

monolingües en galego comezan a empregar o castelán. Pero a iso hai que engadirlle que moita 

xente que se bilingualiza, logo non transmite o galego os seus fillos e fillas. De feito, moita desa 

xente incorporou o castelán as súas prácticas lingüísticas cando crearon unha familia. Entón, 

houbo unha grande rotura da transmisión interxeracional da lingua. Ao final do franquismo, o 

galego aínda seguía sendo a lingua maioritaria na fala —era o 75 %—, pero, se vemos por idades, 

esas porcentaxes xa caeran moito nas xeracións máis novas. O franquismo deixa unha 

desgaleguización moi acentuada, pero tamén está a ferida enorme na conciencia social, na imaxe 

da lingua, o desprestixio do galego. É un lastre que aínda está hoxe, non nos enganemos. 



-No libro alude ao traballo dos galeguistas rescatando o galego da categoría de dialecto rústico, 

pobre e atrasado. Polo que di do lastre, 40 anos despois aínda sobrevive esa concepción da 

nosa lingua? 

-Non desde logo na mesma medida que antes, pero aínda hai sectores importantes da nosa 

sociedade —ao mellor non tanto polo número, pero si pola súa importancia social—, para os 

que o galego non é considerado unha lingua. Hai sectores profundamente castelanizados, que 

se senten moi alleos ao galego e que non acaban de ver que o galego sexa de verdade unha 

lingua, son os que máis resistiron as políticas lingüísticas a favor do galego e os que máis se 

acolleron as políticas contra o galego. A maioría da sociedade galega non pensa así, sobre todo 

a xente nova. Moita xente nova, que pode ter boa competencia en galego e que ten unha idea 

do galego como lingua de verdade, bonita, prestixiosa, despois non ten un contacto vital forte 

coa lingua porque xa non a aprenderon na súa casa, xa non se fala no seu medio... Entón, poden 

ter unha boa imaxe do galego e competencias, pero o problema é que desapareceron as 

posibilidades de empregar o galego na súa vida real. Entón aí o problema xa é outro. 

 

Monteagudo analiza a situación do galego durante o período franquista, pero tamén mira cara 

adiante pola incidencia na situación actual. No 2025 prevé completar o repaso desde o ano 1975 

ata a actualidade.  

-No traballo recolle que se ata o 75 o obxectivo era a resistencia, despois desa data pasou a 

ser a normalización. Conseguiuse esa normalización ou a lousa da herdanza do franquismo 

segue pesando demasiado? 

-Non quero dicir que despois da morte de Franco se conseguira a normalización, quero dicir que 

durante o réxime franquista, os que se enfrontaron a el, o único horizonte que tiñan era a 

resistencia porque podían soñar coa normalización, pero sabían que non ía a ser posible. En 

cambio, cando se acabou o Réxime, a nós legáronnos ese horizonte utópico da normalización. 

Un horizonte moi difícil de conseguir, precisamente, pola pesada herdanza da que estivemos no 

que se refire á realidade social do idioma como o que se refire aos imaxinarios sociais acerca da 

lingua. Conseguiuse ou non? O resultado é moi desigual. Conseguiuse moito menos do que 

creiamos que se ía lograr. Conseguiuse bastante menos, seguramente, do que se podería ter 

acadado. Nalgunhas cousas avanzouse moito, como en todo o que é a estandarización da lingua. 

Se vemos a calidade do galego escrito hoxe, en xeral, é superior ao de hai 40 anos. No galego 

falado, depende. Pero isto hai que relativizalo. Hai bastantes neofalantes, o que é moi bo, pero 

eles teñen problemas sobre todo para falalo. En canto a normalización social, en canto a ámbitos 

de uso, incrementáronse moito: aí está a literatura florecente que temos. Pero logo se te fixas 

nas dinámicas sociais da lingua non podemos estar nada contentos nin ser moi optimistas, e iso 

ten que ver coas políticas lingüísticas que se fixeron: ou insuficientes, ou mal orientadas, ou, ás 

veces, ineficaces. 

-Fan falla novos ‘resistentes', entón, na actualidade? 

-Sería poñerse un pouco estupendo pensar que hoxe a política é de resistencia. Hoxe, no 

contexto actual, non ten sentido falar de resistencia. Os desafíos hoxe son de futuro, de gañar as 

maiorías sociais, de gañar consensos sociais ao redor do idioma e de conseguir accións eficaces, 

comprometidas coa lingua no eido da Xunta, dos concellos, das empresas, dos axentes sociais... 

Non lle chamaría a iso unha política de resistencia, senón máis ben proactiva, unha capacidade 

de xerar proxectos ilusionantes, de ir a conquistar ás maiorías sociais. Penso que na actualidade 



ese é o desafío porque o galego ten futuro. Si que é verdade que as novas xeracións que se están 

enfrontando con ese desafío —que é un desafío moi difícil, non quero dicir que é máis fácil co 

da resistencia—, pero claro faise nunhas condicións moi distintas. Ninguén vai ir á cadea pola 

lingua galega. Hai que saber loitar no contexto actual, nunha sociedade aberta, democrática e 

na que o desafío é cambiar as vontades e ilusións da maioría da xente, pero non hai que resistir 

a unha opresión. Puntualmente si, porque aínda hai algunhas prácticas represivas contra o 

galego, pero é algún feito máis puntual que non a pauta xeral. O que podemos ver no libro é un 

exemplo de como a xente se soubo organizar, soubo subordinar as diferenzas para buscar unhas 

colaboracións eficaces, cunha perspectiva de longa visión, amplitude, e de saír un pouco dos 

círculos pequenos e de intentar buscar complicidades na sociedade. É dicir, unhas estratexias 

gañadoras que son as que temos que buscar, conseguir... 

-Como se atopa agora o galego? 

-Nunha situación altamente preocupante. Non hai moito tempo na RAG presentamos un estudo 

sobre a poboación escolar do concello de Ames que fai un retrato moi cru dunha realidade moi 

dura. As novas xeracións teñen problemas moi serios para socializar en lingua galega. A xente 

que non recibe o galego na casa non ten fácil atopar os espazos para aprender a utilizalo; e a 

xente que recibe o galego na casa aínda se ve obrigada a deixalo na casa cando chega ao sistema 

escolar, cando pasa da escola ao instituto... Vemos que eses mecanismos que en boa parte foron 

implantados polo franquismo seguen funcionando. Pero, por outra parte, tamén vemos rapaces 

ou rapazas, que aínda que non tiveron o galego porque non o recibiron ou tiveron que 

abandonalo, cando se fan máis maiores, na adolescencia, na mocidade, cando chegan á 

universidade ou se incorporan ao mundo laboral, pois recuperan a lingua. Creo que agora mesmo 

hai unhas novas xeracións que están reencontrándose co galego, hai unha enorme creatividade. 

Noto unha corrente a favor do galego entre a xente nova, incluso entre a desgaleguizada, que 

me recorda a de cando eu era mozo. Na saída do franquismo houbo unha corrente fortísima na 

xente nova, incluso entre a que tiña estudos que era a máis castelanizada, unha corrente de 

simpatía, de galeguización... O movemento galeguista marcaba a pauta e a xente vía no galego 

un elemento de innovación, de creatividade... Estouno vendo agora. Aí está o fenómeno de 

Tanxugueiras. 

-O futuro está, entón, nos neofalantes e nos que se reencontran coa lingua? 

-Si, o futuro está nestas novas xeracións que atopen a maneira de reencontrarse co galego e 

descubrir no galego unha fonte dunha identidade, pero dunha identidade feliz. Buscar un 

elemento dun benestar cultural, de sentirse en paz co país, coa tradición cultural. Despois de 

discursos tan feos de hai unha década, da imposición do galego, hoxe ese discurso aquí en Galicia 

non venden. 

 

 


