
 

 

 

Victorino Pérez Prieto: “Gostaria que o povo galego 

estivesse mais vencelhado a Portugal que a Espanha” 

Valentim Fagim 9 de Julho de 2022  

 

https://pgl.gal/victorino-perez-prieto-gostaria-que-o-povo-galego-estivesse-mais-vencelhado-

a-portugal-que-a-espanha/ 

 

Victorino Pérez Prieto nasceu fora da Galiza chegando à nossa terra em criança. A sua instalação 

no galego está ligada ao sacerdócio e as suas missas, o que nem sempre era abençoado, eram 

na língua da Galiza. A sua passagem para o reintegracionismo gerou muitas alegrias e alguma 

mágoa. 

Victorino, nasceste em Castela-Leão e em criança foste morar num ambiente rural onde se 

falava galego, não sendo na escola, onde prevalecia o castelhano. Que lembras da tua infância 

linguística? 

Nasci em Hospital de Orbigo, um povo na Maragateria, entre Astorga e León. Cheguei a Galiza 

no ano 1961 com sete anos. Pisei por primeira vez terra galega em Curtis, onde apanhamos o 

autocarro para Présaras, no concelho de Vilasantar. Lembro vivamente aquela viagem no bus da 

feira. Particularmente os cheiros da gente e mais dos animais e a língua, o galego fechado da 

zona de Sobrado, incompreensível para aquela criança leonesa. 

Na escola escutava o galego dos companheiros e via que o mestre os reprimia por falarem na 

sua língua, que fui aprendendo da melhor maneira: escutando sem preconceito. Amava a aldeia, 

gostava daquela vida singela ligada à natureza; as fontes, as branhas… 

O teu processo para te tornares galego-falante está vinculado ao bacharelato e, sobretudo, 

com a tua decisão de te tornares sacerdote. 

Aos dez anos fui a Compostela para fazer o Bacharelato no seminário de Belvis. Ali vivi menos 

essa repressão do galego na escola; fui aprendendo-o mais, escutando os amigos fora das aulas 

e lendo os primeiros textos na nossa língua. Ao concluir, depois dum entusiasmante COU 

experimental, onde comecei a tomar gosto ao estudo, fui a Valladolid para estudar Arquitetura, 

onde o galego estivo totalmente ausente. Pero num verão, após uma profunda conversão 

religiosa, deixei esses estudos e entrei no Seminário de San Martinho Pinario, para fazer os 

estudos eclesiásticos de Filosofia e Teologia. 

De novo em Compostela, mudou a minha perspetiva. Deixei a minha vida burguesa, e, no 

compromisso com a causa libertadora de Jesus de Nazaré e do Evangelho, cheguei à realidade 

da Galiza como um povo com uma língua e uma identidade própria. Compreendi que, se eu 

https://pgl.gal/autor/valentim_fagim/
https://pgl.gal/victorino-perez-prieto-gostaria-que-o-povo-galego-estivesse-mais-vencelhado-a-portugal-que-a-espanha/
https://pgl.gal/victorino-perez-prieto-gostaria-que-o-povo-galego-estivesse-mais-vencelhado-a-portugal-que-a-espanha/


queria servir esse povo, tinha que defender a sua língua e a sua identidade e comprometer-me 

no seu desenvolvimento sociopolítico. Por isso, desde o começo tomei a decisão de falar sempre 

em galego, sobretudo em publico. Era uma postura fundamentalmente ética; e nela fui mais 

consequente e radical que mesmo os meus companheiros que falavam galego de nascimento. 

Esta postura alimentou-se com a leitura de Castelao, Otero Pedrayo e outros velhos galeguistas; 

e ao mesmo tempo com os meus contactos com o nacionalismo, sobretudo com os estudantes 

da ERGA. 

Assim sendo, nas paróquias, usavas o galego nas missas. Como este facto era recebido pelos 

fregueses e pelos teus iguais no âmbito sacerdotal? 

Esse compromisso com a Galiza, com o povo galego e com a sua língua foi medrando. e levou-

me, com outros companheiros, a um compromisso muito forte numa praxe galeguizadora nas 

paróquias. 

Um facto importante nesse compromisso, antes de ir trabalhar em paróquias, foi ao fazer a 

Licenciatura em Teologia na Universidade Pontifícia de Salamanca; ao concluir, figem a minha 

Tese sobre a dimensão religiosa dos homens da Geração Nos, e foi escrita em galego, cousa 

inédita em Salamanca; daria origem ao meu primeiro livro, que tive um importante sucesso: A 

xeración Nós. Galeguismo e relixión (Galaxia 1988). 

Ao voltar de Salamanca, ordenei-me, não em Compostela mas em Mondonhedo, pois tive 

problemas com o daquela arcebispo compostelano, Mons. Suquia, muito reacionário, e acolheu-

me com os braços abertos Dom Miguel-Anjo Araújo. Ao voltar, Don Miguel queria mandar-me 

de professor ao seminário, mas eu pedi-lhe que me enviasse a umas paróquias humildes de 

aldeia, para aprender com a gente e servi-la, de acordo com o que eu vinha pensando há tempos. 

E mandou-me a umas comunidades de “Trás da Corda”, no concelho lucense da Pastoriça, a 

montanha de Aquilino Iglesia Alvarinho. 

Nessas paroquias, a minha praxe litúrgica e pastoral desde o começo foi monolingue em galego, 

fora e dentro da igreja. Este facto, que poderia ser conflituoso pois tinha muitos fregueses 

conservadores, não foi tal porque ia acompanhado dum serviço totalmente gratuito à gente e 

um compromisso social e cultural: fazíamos atividades de formação e mesmo fizemos vários 

anos umas Xornadas de Formación Popular em Lagoa, onde vivia; até chegamos a fazer uma 

cooperativa que ainda existe hoje, O Caxigo. 

A relação com a gente era muito boa, mas nem tanto a relação com os curas vizinhos. O problema 

era não só o galego na liturgia mas o facto de serem gratuitas as missas e os funerais, e eles não 

serem chamados, como era o habitual. Algumas entrevistas no jornal El Progreso e na Radio 

Popular naquela altura refletem isto. 

Na hora de criar textos em galego, o português servia como referente? Em geral, que relação 

havia com a sociedade portuguesa e com o português nos movimentos cristãos mais 

galeguistas? 

Nos começos não, os textos para a liturgia que fazíamos e as revistas em que publicávamos –o 

semanário Irimia, da qual fui doze anos diretor, e a revista bimensal Encrucillada– fazíamo-lo no 

galego normativo, como as colaborações que tinha noutras publicações como o semanário A 

Nosa Terra e outros, e diários como El Progreso. 

Os textos para a liturgia começaram a fazer-se em galego-português com Martinho Montero 

Santalha, companheiro na diocese de Mondonhedo-Ferrol; foi uma opção que não muitos 



compreenderam, sobretudo pela dificuldade para ler que supunha para as pessoas. A relação 

dos cristãos galeguistas com o reitegracionismo era, em geral, escassa e tirante; alguns amigos 

temos debatido arduamente sobre isto em Encrucillada defendendo publicar textos em 

reintegrado e mesmo em português. No meu livro Galegos e cristiáns (Vigo 1995) falei de 

Martinho e do que chamei carinhosamente “O outro galeguismo cristián”: Isaac Alonso Estraviz 

(que já publicara nessa ortografia o livro dos Salmos e outros textos), Joam Trilho, Antom Gil 

Hernandez, Maria do Carmo Henriquez Salido, Joam José Santamaria, etc. Com eles começamos 

a relação com o português, ainda que eu já tivera relação com a Igreja portuguesa em encontros 

anos atrás. 

Quando e por quê razão decides deixar de usar a ortografia do castelhano? Como foi recebido 

nas tuas redes sociais? 

Ainda que desde há muitos anos defendesse os argumentos do galego reintegracionista ou 

galego internacional, como gosto mais de o chamar ultimamente, decidi começar a escrever 

assim há pouco tempo. A minha primeira publicação nele foi “O galego com nh e lh”, em Nós 

Diario (9, Setembro, 2020), que pode encontrar-se on line nesse Diario e no PGL. A decisão foi 

mais simples pelo facto de o fazer neste diário, que permite publicar nas diversas normas do 

galego. Como dizia nesse artigo, decidi-me a fazer a mudança da ortografia em castelhano para 

a ortografia em português por razões práticas, os meus contactos de há anos com colegas de 

Portugal e Brasil, e sobretudo razões socioculturais: a sobrevivência do galego dentro e fora da 

Galiza. O isolacionismo é a morte lenta do galego a mãos do castelhano, enquanto a união com 

o mundo lusófono é vida multiplicada para o galego, o futuro da nossa língua. 

A acolhida da minha decisão nas redes sociais foi incrível. Na sua maior parte foi muito favorável, 

com abundantes parabéns, mas também houve algumas duras criticas por parte de velhos 

amigos que não compreenderem a mudança. Houve comentários de gente relevante e de nomes 

desconhecidos como para fazer-me avermelhar: “Parabéns pola mudança, boa para ti, para a 

sociedade e para a língua”. “Hoje é um dia importante para a República das Letras”. “Umha 

decisom pública, madura e reflexiva que prova a tua liberdade de consciência”. “Daqui de 

Portugal, muitos parabéns! Bem-vindo ao universo galaico lusófono!”. Ora, também comentários 

e correios críticos como: “Admiro a túa capacidade para pensar e respecto que tomes unha 

decisión que eu considero errada verbo do vello idioma deste desnortado país que xa non sabe 

quen é”. “Decidiches abandonar o humilde arameo do pobo por un hebreo litúrxico de hipotético 

maior prestixio”. E algum muito duro: “Eu estaba entre as túas lectoras de ha anos e desde o 

xornal en papel Nós, lía sempre o que publicabas alí mentres almorzaba; mais desde que 

decidiches utilizar a ortografía ‘tranpitán’, boicoteando a norma que debe ir ratificada polo 

Goberno, doume de baixa como lectura túa”. 

Na tua opinião, por onde julgas que deveria transitar o reintegracionismo para avançar 

socialmente? Quais seriam as áreas mais importantes? 

Penso que o reintegracionismo deve tentar chegar a todos os âmbitos sociais a respeito das 

outras opções linguísticas do galego, mas ao mesmo tempo, com decisão. No entanto, 

nomeadamente, deve poder chegar à escola e à universidade. A primeira, porque é 

dramaticamente o lugar onde as crianças, moços e moças são desgaleguizados e espanholizados, 

apesar de terem aulas de galego; penso que isto ocorre porque não encontram uma motivação 

para aprender a nossa língua, já que a consideram inútil, quando tem realmente uma projeção 

internacional quase semelhante ao do espanhol, e está presente em quatro continentes. A 

https://www.nosdiario.gal/opinion/autor/88/victorino-perez-prieto
https://pgl.gal/palavra-chave/victorino-perez-prieto/


segunda, sobretudo nas faculdades de Filologia que devem trabalhar por assentar e cuidar a 

língua do país mas estando presente também com normalidade nas demais. 

Mas também com publicações e escritos em reintegrado nos meios que aparecem nas diversas 

opções do galego escrito; penso no que estamos a fazer alguns em Nós Diario, com as facilidades 

que este meio oferece, mas também aproveitando a facilidade para aceder aos livros em 

português e, sobretudo, aos meios de comunicação em português, especialmente as televisões 

portuguesas que lhes podem abrir magnificas janelas ao mundo. 

Por que motivo decidiste tornar-te sócio da Agal? O que esperas do trabalho da associação? 

Tive a ocasião de fazer-me sócio da AGAL mesmo antes do primeiro grande evento desta 

associação a que fui convidado: a celebração dos seus 40 anos de existência. E não duvidei em 

partilhar a aposta de tantos grandes mestres e amigos, nomeadamente os que foram nomeados 

nessa ocasião como membros de honra: os velhos amigos Isaac Alonso Estraviz, Martinho 

Montero Santalha e José Luis Rodriguez. Estavam ali também outros amigos de ontem e de hoje 

como: Antonio Gil, Joaquim Campo Freire, Xavier Alcalá, Curra Figueroa, Elias Torres, Bernardo 

Penabade e Carme Cocinha, Eduardo Maragoto… 

Participei também por primeira vez numa das suas assembleias, e vi a vitalidade da Associação 

em diversos âmbitos culturais e sociais. Aguardo sinceramente que esse grande trabalho dê os 

seus frutos para normalizar o galego na sociedade galega; um labor que considero mais 

importante que a sua normativização; pois sendo importante falar e escrever bem o galego, 

considero mais importante simplesmente o facto de falá-lo, de não deixá-lo morrer. 

Em 2021 somamos 40 anos de oficialidade do galego. Como valorarias esse processo? Que foi 

o melhor e que foi o pior? 

A oficialidade do galego foi um passo muito importante mas depois de uma geração com o galego 

oficializado, vemos que a nossa língua, em lugar de avançar, retrocedeu. Precisamente porque a 

aposta da oficialidade não foi tal, foi puramente litúrgica e de aparência. Foram dezenas de anos 

perdidos polos governos reacionários e antigalegos do PP, e uma sociedade muito pouco 

consciente do que está em jogo com a nossa língua. “Se perdemos a língua não seremos 

ninguém”, escreveu magnificamente o amigo e grande poeta Manuel Maria. 

Como gostarias que fosse a “fotografia linguística” da Galiza em 2050 na comunidade cristão 

galega e, em geral, na nossa sociedade? 

Gostaria que a comunidade cristã galega chegasse a esse ano –que eu dificilmente verei– como 

uma Igreja realmente “galega”, desde a sua base até a sua cúspide hierárquica. Uma Igreja que 

viva, evangelize, ore e celebre em galego, na língua do povo singelo ao que diz querer servir de 

maneira libertadora como o fez o seu fundador, Jesus de Nazaré. Justamente… o contrario do 

que é na realidade atual. 

E algo semelhante desejo para a sociedade galega em geral: um povo que ame e fale a sua língua, 

que defenda a sua identidade, e que lute pela sua independência e desenvolvimento social e 

político, mais vencelhado a Portugal que a Espanha. 

 

Conhecendo Victorino Pérez Prieto 

Um sítio web: O Portal Galego da Língua. 



Um invento: A pluma (e posteriormente o computador…). 

Uma música: A de Milladoiro. 

Um livro: A Bíblia. 

Um facto histórico: A revista “Nos”; con Risco, Otero e Castelao. 

Um prato na mesa: Lubrigante grelhado e depois lacão assado. 

Um desporto: Não pratico nenhum, salvo caminhar, nem gosto de os ver. 

Um filme: “Jésus de Montréal”, de Dennys Arcand (1989). 

Uma maravilha: A arte românica; em particular a igreja de Santa Maria de Mezonzo. 

Além de galego/a: Sou uma pessoa universal; todos os homens e mulheres, com as suas 

identidades diferentes, são os meus irmãos. 

 


