andiario

Maria Reimdndez: “As alternativas estan aqui mais é
preciso darlles visibilidade”

A escritora Maria Reiméndez ten “un plan” e do seu desenvolvemento fala no seu novo ensaio
A alternativa estd aqui (Xerais). Contra a desesperanza que se impdn, a escritora defende o
activismo para cambiar o mundo.Parte da sUa experiencia de vinte anos de traballo en
cooperacién internacional para apostar pola filosofia que subxace nos Grupos de Axuda Mutua,
un “palleiro alternativo” que parte de duas lifias de actuacién que se encontran, o feminismo e
a sua condicion critica.

Carme Vidal 29/mar./14

https://www.nosdiario.gal/articulo/cultura/maria-reimondez-alternativas-estan-aqui-mais-
preciso-darlles-visibilidade/20140329002432025823.html

-0 seu ensaio parte dunha critica da que define como cooperacidn que opera coa caridade.
Tratase ainda dun modelo imperante?

As ONGs son produto dunha sociedade que construiu certas estruturas que beben da Idxica
dominante, herdeira da caridade cristid e da colonizacién. Calquera persoa que se achegase a
ese mundo tanto hai vinte anos coma hoxe o primeiro que atopaba era este sistema de
cooperacién que chegaba a cidadania mediante potentes mecanismos de mercadotecnia. As
persoas que tifian inquedanzas eran os primeiros espazos que atopaban. Esa foi unha das razéns
da creacién de Implicadas no Desenvolvemento, crear novos espazos que son minoritarios no
sector, tamén polo apoio social que tefien. O nimero de persoas que contriblen con asociacions
que traballan desde a caridade é inmenso comparado coas que o fan con entidades criticas. O
traballo que desenvolven as organizacidons hexemadnicas é mesmo contraproducente, reafirma
0s conceptos nos que se basea a pobreza e son organizacidns que operan na superficialidade,
nas intervencions e nas mensaxes. Seguen o impulso da caridade e non van as raices dos
problemas, que estan sobre todo no imaxinario.

-A crise contribue a intensificar o discurso da caridade?

Ese tipo de mentalidade aumenta na nosa sociedade, mais iso non afecta & cooperacién no
desenvolvemento porque xa partia deses principios. Afecta negativamente, reférzase a idea de
que por que axudar féra se aqui tamén se necesita. Continla na mesma ldxica, na mesma
mentalidade, programas televisivos que recollen doazdns, recoleccidon de tapdns para distintas
causas.. As ONGDs vense damnificadas pola sta propia filosofia. E importante decatarse de que
todo estd relacionado. Cando comprobamos o desmantelamento dos servizos publicos, que os
organismos internacionais levan aplicando durante moito tempo nos paises en


https://www.nosdiario.gal/articulo/cultura/maria-reimondez-alternativas-estan-aqui-mais-preciso-darlles-visibilidade/20140329002432025823.html
https://www.nosdiario.gal/articulo/cultura/maria-reimondez-alternativas-estan-aqui-mais-preciso-darlles-visibilidade/20140329002432025823.html

desenvolvemento, vemos que vai parello & promocién empresarial capitalista. Na Galiza, é
evidente que se desmantela para que entren empresas privadas para facer negocio cos dereitos
das persoas. Isto tamén acontece nas politicas de cooperacién e, neste sentido, acaba de
aprobarse o Il Plan Director de Cooperaciéon Galega no Parlamento e un dos elementos mais
cuestiondbeis é o papel que lle da as empresas, recofiecidas como axentes de cooperacion s
que se lles abre a porta a poder concorrer s mesmas convocatorias que as ONGDs, as cales xa
de seu se asigna un orzamento irrisorio.

-Desde Implicadas defenden un modelo de cooperacidon critica e feminista. Que outras
organizacidons comparten con vostedes eses principios?

Ningunha. Existen organizacidns criticas como Amarante pero parten doutras bases. O enfoque
de xénero foi desactivado politicamente e por iso preferimos falar abertamente de feminismo.
O que define o traballo de organizacidns criticas é que apostan por ir as raices do imaxinario. Se
non se entende que a cooperacion internacional estd vinculada coa colonizaciéon non se pode
contrarrestar ese marco. O poder actla creando imaxinarios, e, no campo de cooperacion
internacional, ese é o mais importante para cambiar a visién que temos de ndés mesmas e para
cambiar as percepciéns que temos sobre as outras. Estamos nun momento en que é preciso
construir alianzas xa que 0s nosos problemas non son sé nosos sendn que estan interconectados.
Se non se afrontan estas cuestions vendo as do sur como iguais, como capaces, desta situacién
non sae ninguén. As organizacidn criticas e feministas permiten crear eses espazos de alianzas,
imprescindibel para seren operativas.

-Vostede fala da cooperacion hexemdnica como herdeira do colonialismo.

A cooperacién ao desenvolvemento forma parte dos procesos de descolonizacidn. A colonizacién
iniciase cunha loxica subxacente clara: as outras non somos nés. Todo proceso colonizador esta
baseado nun imaxinario no que as outras son inferiores. Cando a escravitude xa estaba abolida
en Gran Bretafia continudbase aplicando nas colonias. Se pensamos que cos procesos de
descolonizacién rematou esa mentalidade estariamos erradas, sempre foron presentados como
actos de xenerosidade. O discurso da Hispanidade, poiio por caso, responde a esa ldxica que
explica a descolonizacién como unha recompensa, un agasallo. O imaxinario subxacente non se
tocou, contindase nunha concepcién que deixa fora as outras. A teoria poscolonial estuda non
tanto a ruptura dese pensamento senén unha continuidade e nesa continuidade agroma a
cooperacién, o fendmeno do multiculturalismo, o inglés como lingua dominante... ¢ o mesmo
proceso, cunha violencia subxacente que non se explicita. Cando se independizaron todos os
paises eran "ricos", mais as metrdpoles seguianos concibindo como propios, de ai nace a
cooperacién. A mentalidade da colonizacién ponlle outro tinte aos intereses que existian coas
anteriores colonias e ai as ONGDs tefien un papel fundamental.

-Na sua tese a defensa do galego é imprescindibel no seu modelo de cooperacién. Que papel
cumpre a nosa lingua nesa filosofia?

Chamame moito a atencién que persoas comprometidas coa lingua colaboren con organizacions
de ambito estatal porque no caso concreto da cooperacidn hai unha serie de criterios como o
respecto a diversidade cultural, o rexeitamento a que organizacions do norte impofian as suas
culturas que se promulgan, novamente baleiros de contido, como algo bdsico na cooperacion,
nun discurso acritico e preocupantemente patriarcal porque acae ben cando son practicas contra
as mulleres. Esta visidon de "non impofier a nosa cultura" asume que "nesoutras culturas" non
hai tradicidons de defensa dos dereitos humanos, feministas, dos dereitos das persoas non
heterosexuais, etc. Allean asi 4s poboacions dos seus propios discursos criticos. Dende a nosa



Optica, ademais, o discurso do respecto as "culturas" das ONGDs hexemodnicas é facilmente
desmontabel a outro nivel, cando desde a tla posicidn como galega falante comprobas quenon
respectan a diversidade cultural dentro do Estado espafiol organizaciéns que toman decisidns
desde Madrid e na que as linguas propias non existen. Ademais disto, a lingua é ainda mais
importante porque ten que ver coa posicion. Seguindo con esta Iéxica, moitas ONGDs buscaron
a colaboracién desde unha posicién colonial, con vinculos con paises onde existen unha suposta
lingua comun. Acontece que cando ti, como galega falante, activista, non acerpas certas practicas
podes colaborar con organizacidns que, en cambio, repiten os padréns que rexeitas noutros
lugares. Que fariamos se chegara aqui unha organizacién que sé traballase en casteldn? Non
participarias, sentirialo como agresivo. A lingua permiteche entender outras identidades. Cando
baseas o teu concepto de identidade nunha lingua non estas predefinida, podes manifestar
calquera identidade xa que pode ser aprendida, contra o que acontece con outras definicidns.
Dache unha posicidon, subordinada na tua sociedade que che da a base dende a calentender
mellor o que significa ser subalterna para outras e sobre todo desmontar a tua posicion
hexemodnica cara as outras.

-Que significa ese cambio de posicidn ao que se refire no seu libro?

A base estd en Rosalia de Castro, o que eu chamo a critica dos 360 graos. Nos movementos
sociais hai sempre puntos cegos e a Unica posibilidade de vencer é con ese xiro total que s se
pode dar desde os feminismos, desde unha maneira distinta de entender o poder, de eliminar
desigualdades comezando pola primeira delas. Rosalia distinguese por esta razén, por non
perder en ningin momento a perspectiva da interaccién de todas as desigualdades e de como
elas interactian. No caso da lingua estan abrindose vieiros nese sentido, que xa estaban na sua
obra. Cando alguén escriben en galego (ou para o caso o casteldn, pois a hexemonia é unha
postura que pretende facerse pasar por neutra) esta adoptando unha postura e esa é a que me
interesa como punto de partida, S6 desde o recofiecemento da desigualdade pddese recofiecer
as outras. Vefian de onde vefian os movementos sociais, se non integran a lingua non terdn
credibilidade. COmpre actuar desde o galego.

-Na sua alternativa convida tamén a cambios na forma de vivir, aforro enerxético, consumo de
proximidade e responsabel... como afectan estes comportamentos, en principio persoais?

Tratase de intentar contrarrestar un desanimo que non esta presente sé no discurso da crise
sendn tamén en certos discursos revolucionarios. Cando un problema é moi grande, cémpre
collelo polo mais pequeno. Os temas que nos parecen inmensos podemos ir cambidndoos nos
actos do dia a dia que eu entendo como politicos. Refirome a comportamentos individuais mais
tamén na necesidade de formar parte de comunidades. A mifia experiencia, da que nace este
libro, é que, malia a ocultacidon nos medios de comunicacidn, hai xente por todas partes facendo
cousas interesantes, o que acontece é que non as vemos. Darlles visibilidade forma parte do
optimismo que tratei de recoller no ensaio. Por exemplo, como consumidora podo ter problemas
a hora de atopar unhas deportivas que non sexan feitas por medio de explotacién infantil. As
alternativas estan aqui mais non as cofiecemos, non tefien mercadotecnia nin financian equipas
de futbol porque buscan crear outra sociedade. Moita xente ten inquedanzas, mais non sabe
como buscar eses espazos. Abrir pequenas fiestras é importante xa que estamos traballando en
campos que non saen na television.

-Entra no supermercado e atopa froitas tropicais en calquera momento do ano. A que léxica
responde?



Preguntariame a que concepto de comunidade nos enfrontamos e que tipo de sociedade
gueremos. Mercar ananas a prezos baixisimos significa ignorar a situacion de afogo do noso agro.
Alén de contribuir a esnaquizar outra agricultura. Por iso falaba da posicién. Unha persoa que
ten contacto coa realidade do rural teria que entender por que non debe mercar anands a baixo
prezo. Son cuestidns a reflexionar sobre as practicas diarias que constrien o poder. Compre
comezar por ai. Vivimos no medio de moita compartimentalizacién na que as persoas se
constrien como consumidoras € non como cidadas, algo por outra banda no que conflien
capitalismo e patriarcado, este Ultimo coa sua division de papeis estancos para homes e
mulleres. E interesante rachar eses compartimentos a todos os niveis.

-En repetidas ocasidns refirese a Inditex e case nos fai responsdbeis como galegas da sua
existencia e do seu modelo de explotacidn.

Somos responsabeis. Escoito cada dia a moita xente falar con orgullo de Inditex, comezando polo
goberno que escollemos. Se eses monstros se mantenen é porque os alimentamos. O imaxinario
da empresa galega, con sede central e orixe aqui e posta como exemplo de empresa exitosa é o
gue impera e se non pofiemos en dubida ese discurso estamos a ser coOmplices porque, en certa
maneira, aceptamos a sula existencia. Desde ese punto de vista somos corresponsabeis, e non
digamos a xente que merca nas suas tendas. Contribden de maneira directa 8 explotacién de
crianzas. Hai que dicilo con claridade: esas nenas son explotadas para que ti consumas e na
medida en que contindes consumindo a explotacién continuara.

-Defende a necesidade de recuperar o “activismo”, parte tamén desa practica persoal?

O que se poda facer no dia a dia é importante mais a base esta no traballo colectivo. Compre ir
mais ald e integrarse. Estdmolo a ver coa reforma da lei do aborto. A maioria da sociedade esta
en contra mais iso non abonda. Se non hai mobilizacién esa opinién queda reducidas a queixas
particulares sen efecto se non se dan pasos mdis amplos.

-No seu modelo, os Grupos de Axuda Mutua son o exemplo para a cooperacion. Que
obxectivos tefien?

E unha estratexia para a erradicacion da pobreza global. Ao meu ver o mais importante é a
filosofia na que se apoian que é a base do meu pensamento. Tefio a fortuna de levar vinte anos
convivindo con mulleres integrantes de grupos de axuda mutua e para min é a fonte mais
importante de cofiecemento filoséfico. O seu fundamento radica na ruptura das estruturas,
desde o pequeno, tanto no econdmico como no social e politico. A ruptura ddse desde o
feminismo, recofiecendo as desigualdades e cun concepto da solidariedade baseado na posicion,
como defende a tedrica feminista Chandra Talpade Mohanty, afastado de discursos baleiros,
recofiecendo as posicidns diversas.

-Comprobou os resultados da creacidns dos grupos nestes anos?

Cambia as prioridades no campo da cooperacién porque as mulleres son as que as definen e
desde ai modificase o papel das organizacidns. Mostran tamén como a forza da formiga pode
cambiar estruturas mais precisa moita masa critica e moitos anos de traballo. No caso da India,
os grupos de axuda mutua foron quen de mudar estruturas bancarias e mesmo representacions
politicas. Cada muller que sae dos grupos leva a sua filosofia consigo. O impulso é de transformar
ala onde vaia. Cando ves dunha cultura do consenso e o apoio mutuo é dificil entrar a traballar
en espazos onde iso non é asi e estruturas son xerarquicas. A filosofia é que eu sé crezo se ti



creces comigo. Defendo esa mentalidade que volve ao inicio do libro: non imos sair da crise se
non camifiamos todas xuntas.

-Nese sentido a sua alternativa é optimista?

E unha posicién realista, dunha realidade que existe e non vemos. Desde os bancos de tempo de
Valadares até os clubes de lectura que hai a moreas. As veces é s6 necesario unha faisca para
que algo prenda. Temos que salvarnos nds mesmas.

-A alternativa estd aqui chega as librarias pouco despois de publicar tres libros de poesia,
Presente continuo, Moda galega reloaded -revisidn do publicado en 2002- e Cousifas. A poesia
responde 4s mesmas preocupaciéns que o ensaio?

Dase unha continuidade. Os temas que me interesan ou me conmoven son 0s mesmos cando
escribo ensaio, narrativa ou poesia. A critica patriarcal ecoa as veces sobre a mifa escrita e a
doutras autoras feministas que facemos narrativa moi ensaistica mais eu creo que é ao revés,
gue no meu caso e no doutras moitas autoras empregamos as capacidades como autoras de
ficcién para o ensaio e a min persoalmente interésanme que os libros de pensamento en
calquera formato teflan a capacidades de chegar polo entretemento, polo lidico ou polas
emocidns, que son tan humanas como a suposta razén. A poesia é un vinculo excepcional entre
persoas porque crea comunidades de consensos afectivos arredor dos textos. E un espazo de
encontro que vive tamén na oralidade. Na “alternativa” poderian estar incluidos tamén recitais
e actos literarios que se realizan en moitos lugares. A poesia é tamén unha maneira de
reflexionar e de chegar 4s emocidns novamente, niso tamén é moi feminista. Permite chegar a
persoas moi diversas e provocar pensamento, que € o que me interesa da escrita.

-Con Presente continuo conmemoraba os seus vinte anos de relacién coa India, experiencia da
que parte tamén o ensaio.

Mais son perspectivas distintas, ainda que as duas se fundamenten na experiencia persoal. No
ensaio non falo desde unha voz intima e no libro de poesia, en cambio, estd o meu transcorrer
emocional durante dez anos, entra na mifia privacidade, mesmo sendo politico, nace do
individual mais estrito. O ensaio é un libro mais colectivo, que nace de ai, da relacién con outras
persoas. Os dous parten, iso si, da experiencia comun de “descentrarse”, nun caso desde o
privado e no outro o fructifero que pode ser para as sociedades.



