
 

 

 

María Reimóndez: “As alternativas están aquí mais é 

preciso darlles visibilidade”  

A escritora María Reimóndez ten “un plan” e do seu desenvolvemento fala no seu novo ensaio 

A alternativa está aquí (Xerais). Contra a desesperanza que se impón, a escritora defende o 

activismo para cambiar o mundo.Parte da súa experiencia de vinte anos de traballo en 

cooperación internacional para apostar pola filosofía que subxace nos Grupos de Axuda Mutua, 

un “palleiro alternativo” que parte de dúas liñas de actuación que se encontran, o feminismo e 

a súa condición crítica.  

Carme Vidal 29/mar./14  

 

https://www.nosdiario.gal/articulo/cultura/maria-reimondez-alternativas-estan-aqui-mais-

preciso-darlles-visibilidade/20140329002432025823.html 

 

-O seu ensaio parte dunha crítica da que define como cooperación que opera coa caridade. 

Trátase aínda dun modelo imperante? 

As ONGs son produto dunha sociedade que construíu certas estruturas que beben da lóxica 

dominante, herdeira da caridade cristiá e da colonización. Calquera persoa que se achegase a 

ese mundo tanto hai vinte anos coma hoxe o primeiro que atopaba era este sistema de 

cooperación que chegaba á cidadanía mediante potentes mecanismos de mercadotecnia. As 

persoas que tiñan inquedanzas eran os primeiros espazos que atopaban. Esa foi unha das razóns 

da creación de Implicadas no Desenvolvemento, crear novos espazos que son minoritarios no 

sector, tamén polo apoio social que teñen. O número de persoas que contribúen con asociacións 

que traballan desde a caridade é inmenso comparado coas que o fan con entidades críticas. O 

traballo que desenvolven as organizacións hexemónicas é mesmo contraproducente, reafirma 

os conceptos nos que se basea a pobreza e son organizacións que operan na superficialidade, 

nas intervencións e nas mensaxes.  Seguen o impulso da caridade e non van ás raíces dos 

problemas, que están sobre todo no imaxinario.  

-A crise contribúe a intensificar o discurso da caridade? 

Ese tipo de mentalidade aumenta na nosa sociedade, mais  iso non afecta á cooperación no 

desenvolvemento porque xa partía deses principios. Afecta negativamente, refórzase a idea de 

que por que axudar fóra se aquí tamén se necesita. Continúa na mesma lóxica, na mesma 

mentalidade, programas televisivos que recollen doazóns, recolección de tapóns para distintas 

causas.. As ONGDs vense damnificadas pola súa propia filosofía. É importante decatarse de que 

todo está relacionado. Cando comprobamos o desmantelamento dos servizos públicos, que os 

organismos internacionais levan aplicando durante moito tempo nos países en 

https://www.nosdiario.gal/articulo/cultura/maria-reimondez-alternativas-estan-aqui-mais-preciso-darlles-visibilidade/20140329002432025823.html
https://www.nosdiario.gal/articulo/cultura/maria-reimondez-alternativas-estan-aqui-mais-preciso-darlles-visibilidade/20140329002432025823.html


desenvolvemento, vemos que vai parello á  promoción empresarial capitalista. Na Galiza, é 

evidente que se desmantela para que entren empresas privadas para facer negocio cos dereitos 

das persoas. Isto tamén acontece nas políticas de cooperación e, neste sentido, acaba de 

aprobarse o III Plan Director de Cooperación Galega no Parlamento e un dos elementos máis 

cuestionábeis é o papel que lle dá ás empresas, recoñecidas como axentes de cooperación ás 

que se lles abre a porta a poder concorrer ás mesmas convocatorias que as ONGDs, ás cales xa 

de seu se asigna un  orzamento irrisorio.  

-Desde Implicadas defenden un modelo de cooperación crítica e feminista. Que outras 

organizacións comparten con vostedes eses principios? 

Ningunha. Existen organizacións críticas como Amarante pero parten doutras bases. O enfoque 

de xénero foi desactivado politicamente e por iso preferimos falar abertamente de feminismo. 

O que define o traballo de organizacións críticas é que apostan por  ir ás raíces do imaxinario. Se 

non se entende que a cooperación internacional está vinculada coa colonización non se pode 

contrarrestar ese marco. O poder actúa creando imaxinarios, e, no campo de cooperación 

internacional, ese é o máis importante para cambiar a visión que temos de nós mesmas e para 

cambiar as percepcións que temos sobre as outras. Estamos nun momento en que é preciso 

construír alianzas xa que os nosos problemas non son só nosos senón que están interconectados. 

Se non se afrontan estas cuestións vendo ás do sur como iguais, como capaces, desta situación 

non sae ninguén.  As organización críticas e feministas permiten crear eses espazos de alianzas, 

imprescindíbel para seren operativas.  

-Vostede fala da cooperación hexemónica como herdeira do colonialismo.  

A cooperación ao desenvolvemento forma parte dos procesos de descolonización. A colonización 

iníciase cunha lóxica subxacente clara: as outras non somos nós. Todo proceso colonizador está 

baseado nun imaxinario no que as outras son inferiores. Cando a escravitude xa estaba abolida 

en Gran Bretaña continuábase aplicando nas colonias. Se pensamos que cos procesos de 

descolonización rematou esa mentalidade estaríamos erradas, sempre foron presentados como 

actos de xenerosidade. O discurso da Hispanidade, poño por caso, responde a esa lóxica que 

explica a descolonización como unha recompensa, un agasallo. O imaxinario subxacente non se 

tocou, continúase nunha concepción que deixa fora ás outras. A teoría poscolonial estuda non 

tanto a ruptura dese pensamento senón unha continuidade e nesa continuidade agroma a 

cooperación, o fenómeno do multiculturalismo, o inglés como lingua dominante... é o mesmo 

proceso, cunha violencia subxacente que non se explícita. Cando se independizaron todos os 

países eran "ricos", mais as metrópoles seguíanos concibindo como propios, de aí nace a 

cooperación. A mentalidade da colonización ponlle outro tinte aos intereses que existían coas 

anteriores colonias e aí as ONGDs teñen un papel fundamental.  

-Na súa tese a defensa do galego é imprescindíbel no seu modelo de cooperación. Que papel 

cumpre a nosa lingua nesa filosofía? 

Chámame moito a atención que persoas comprometidas coa lingua colaboren con organizacións 

de ámbito estatal porque no caso concreto da cooperación hai unha serie de criterios como o 

respecto á diversidade cultural, o rexeitamento a que organizacións do norte impoñan as súas 

culturas que se promulgan, novamente baleiros de contido, como algo básico na cooperación, 

nun discurso acrítico e preocupantemente patriarcal porque acae ben cando son prácticas contra 

as mulleres. Esta visión de "non impoñer a nosa cultura" asume que "nesoutras culturas" non 

hai tradicións de defensa dos dereitos humanos, feministas, dos dereitos das persoas non 

heterosexuais, etc. Allean así ás poboacións dos seus propios discursos críticos. Dende a nosa 



óptica, ademais, o discurso do respecto ás "culturas" das ONGDs hexemónicas é facilmente 

desmontábel a outro nivel, cando desde a túa posición como galega falante comprobas quenon 

respectan a diversidade cultural dentro do Estado español organizacións que toman decisións 

desde Madrid e na que as linguas propias non existen. Ademais disto, a lingua é aínda máis 

importante porque ten que ver coa posición. Seguindo con esta lóxica, moitas ONGDs buscaron 

a colaboración desde unha posición colonial, con vínculos con países onde existen unha suposta 

lingua común. Acontece que cando ti, como galega falante, activista, non acerpas certas prácticas 

podes colaborar con organizacións que, en cambio, repiten os padróns que rexeitas noutros 

lugares. Que fariamos se chegara aquí unha organización que só traballase en castelán? Non 

participarías, sentiríalo como agresivo. A lingua permíteche entender outras identidades. Cando 

baseas o teu concepto de identidade nunha lingua non estás predefinida, podes manifestar 

calquera identidade xa que pode ser aprendida, contra o que acontece con outras definicións. 

Dáche unha posición, subordinada na túa sociedade que che dá a base dende a calentender 

mellor o que significa ser subalterna para outras e sobre todo desmontar a túa posición 

hexemónica cara ás outras.  

-Que significa ese cambio de posición ao que se refire no seu libro? 

A base está en Rosalía de Castro, o que eu chamo a crítica dos 360  graos. Nos movementos 

sociais hai sempre puntos cegos e a única posibilidade de vencer é con ese xiro total que só se 

pode dar desde os feminismos, desde unha maneira distinta de entender o poder, de eliminar 

desigualdades comezando pola primeira delas. Rosalía distínguese por esta razón, por non 

perder en ningún momento a perspectiva da interacción de todas as desigualdades e de como 

elas interactúan. No caso da lingua están abríndose vieiros nese sentido, que xa estaban na súa 

obra. Cando alguén escriben en galego (ou para o caso o castelán, pois a hexemonía é unha 

postura que pretende facerse pasar por neutra) está adoptando unha postura e esa é a que me 

interesa como punto de partida, Só desde o recoñecemento da desigualdade pódese recoñecer 

ás outras. Veñan de onde veñan os movementos sociais, se non integran a lingua non terán 

credibilidade. Cómpre actuar desde o galego.  

-Na súa alternativa convida tamén a cambios na forma de vivir, aforro enerxético, consumo de 

proximidade e responsábel... como afectan estes comportamentos, en principio persoais? 

Trátase de  intentar contrarrestar un desanimo que non está presente só no discurso da crise 

senón tamén en certos discursos revolucionarios. Cando un problema é moi grande, cómpre 

collelo polo máis pequeno. Os temas que nos parecen inmensos podemos ir cambiándoos nos 

actos do día a día que eu entendo como políticos. Refírome a comportamentos individuais mais 

tamén na necesidade de formar parte de comunidades. A miña experiencia, da que nace este 

libro, é que, malia a ocultación nos medios de comunicación, hai xente por todas partes facendo 

cousas interesantes, o que acontece é que non as vemos. Darlles visibilidade forma parte do 

optimismo que tratei de recoller no ensaio. Por exemplo, como consumidora podo ter problemas 

á hora de atopar unhas deportivas que non sexan feitas por medio de explotación infantil. As 

alternativas están aquí mais non as coñecemos, non teñen mercadotecnia nin financian equipas 

de fútbol porque buscan crear outra sociedade. Moita xente ten inquedanzas, mais non sabe 

como buscar eses espazos. Abrir pequenas fiestras é importante xa que estamos traballando en 

campos que non saen na televisión.  

-Entra no supermercado e atopa froitas tropicais en calquera momento do ano. A que lóxica 

responde? 



Preguntaríame a que concepto de comunidade nos enfrontamos e que tipo de sociedade 

queremos. Mercar ananás a prezos baixísimos significa ignorar a situación de afogo do noso agro. 

Alén de contribuír a esnaquizar outra agricultura. Por iso falaba da posición. Unha persoa que 

ten contacto coa realidade do rural tería que entender por que non debe mercar ananás a baixo 

prezo. Son cuestións a reflexionar sobre as prácticas diarias que constrúen o poder. Compre 

comezar por aí. Vivimos no medio de moita compartimentalización na que as persoas se 

constrúen como consumidoras e non como cidadás, algo por outra banda no que conflúen 

capitalismo e patriarcado, este último coa súa división de papeis estancos para homes e 

mulleres. É interesante rachar eses compartimentos a todos os niveis. 

-En repetidas ocasións refírese a Inditex e case nos fai responsábeis como galegas da súa 

existencia e do seu modelo de explotación.  

Somos responsábeis. Escoito cada día a moita xente falar con orgullo de Inditex, comezando polo 

goberno que escollemos. Se eses monstros se manteñen é porque os alimentamos. O imaxinario 

da empresa galega, con sede central e orixe aquí e posta como exemplo de empresa exitosa é o 

que impera e se non poñemos en dúbida ese discurso estamos a ser cómplices porque, en certa 

maneira, aceptamos a súa existencia. Desde ese punto de vista somos corresponsábeis, e non 

digamos a xente que merca nas súas tendas. Contribúen de maneira directa á explotación de 

crianzas. Hai que dicilo con claridade: esas nenas son explotadas para que ti consumas e na 

medida en que continúes consumindo a explotación continuará.  

-Defende a necesidade de recuperar o “activismo”, parte tamén desa práctica persoal? 

O que se poda facer no día a día é importante mais a base está no traballo colectivo. Compre ir 

máis alá e integrarse. Estámolo a ver coa reforma da lei do aborto. A maioría da sociedade está 

en contra mais iso non abonda. Se non hai mobilización esa opinión queda reducidas a queixas 

particulares sen efecto se non se dan pasos máis amplos.  

-No seu modelo, os Grupos de Axuda Mutua son o exemplo para a cooperación. Que 

obxectivos teñen? 

É unha estratexia para a erradicación da pobreza global. Ao meu ver o máis importante é a 

filosofía na que se apoian que é a base do meu pensamento. Teño a fortuna de levar vinte anos 

convivindo con mulleres integrantes de grupos de axuda mutua e para min é a fonte máis 

importante de coñecemento filosófico. O seu fundamento radica na ruptura das estruturas, 

desde o pequeno, tanto no económico como no social e político. A ruptura dáse desde o 

feminismo, recoñecendo as desigualdades e cun concepto da solidariedade baseado na posición, 

como defende a teórica feminista Chandra Talpade Mohanty, afastado de discursos baleiros, 

recoñecendo as posicións diversas.  

-Comprobou os resultados da creacións dos grupos nestes anos? 

Cambia as prioridades no campo da cooperación porque as mulleres son as que as definen e 

desde aí modifícase o papel das organizacións. Mostran tamén como a forza da formiga pode 

cambiar estruturas mais precisa moita masa crítica e moitos anos de traballo. No caso da India, 

os grupos de axuda mutua foron quen de mudar estruturas bancarias e mesmo representacións 

políticas. Cada muller que sae dos grupos leva a súa filosofía consigo. O impulso é de transformar 

alá onde vaia. Cando ves dunha cultura do consenso e o apoio mutuo é difícil entrar a traballar 

en espazos onde iso non é así e estruturas son xerárquicas. A filosofía é que eu só crezo se ti 



creces comigo. Defendo esa mentalidade que volve ao inicio do libro: non imos saír da crise se 

non camiñamos todas xuntas.  

-Nese sentido a súa alternativa é optimista? 

É unha posición realista, dunha realidade que existe e non vemos. Desde os bancos de tempo de 

Valadares até os clubes de lectura que hai a moreas. Ás veces é só necesario unha faísca para 

que algo prenda. Temos que salvarnos nós mesmas.  

-A alternativa está aquí chega ás librarías pouco despois de publicar tres libros de poesía, 

Presente continuo, Moda galega reloaded -revisión do publicado en 2002- e Cousiñas. A poesía 

responde ás mesmas preocupacións que o ensaio? 

Dáse unha continuidade. Os temas que me interesan ou me conmoven son os mesmos cando 

escribo ensaio, narrativa ou poesía. A crítica patriarcal ecoa ás veces sobre a miña escrita e a 

doutras autoras feministas que facemos narrativa moi ensaística mais eu creo que é ao revés, 

que no meu caso e no doutras moitas autoras empregamos as capacidades como autoras de 

ficción para o ensaio e a min persoalmente interésanme que os libros de pensamento en 

calquera formato teñan a capacidades de chegar polo entretemento, polo lúdico ou polas 

emocións, que son tan humanas como a suposta razón. A poesía é un vínculo excepcional entre 

persoas porque crea comunidades de consensos afectivos arredor dos textos. É un espazo de 

encontro que vive tamén na oralidade. Na “alternativa” poderían estar incluídos tamén recitais 

e actos literarios que se realizan en moitos lugares. A poesía é tamén unha maneira de 

reflexionar  e de chegar ás emocións novamente,  niso tamén é moi feminista. Permite chegar a 

persoas moi diversas e provocar pensamento, que é o que me interesa da escrita.  

-Con Presente continuo conmemoraba os seus vinte anos de relación coa India, experiencia da 

que parte tamén o ensaio.  

Mais son perspectivas distintas, aínda que as dúas se fundamenten na experiencia persoal. No 

ensaio non falo desde unha voz íntima e no libro de poesía, en cambio, está o meu transcorrer 

emocional durante dez anos, entra na miña privacidade, mesmo sendo político, nace do 

individual máis estrito. O ensaio é un libro máis colectivo, que nace de aí, da relación con outras 

persoas. Os dous parten, iso si, da experiencia común de “descentrarse”, nun caso desde o 

privado e no outro o fructífero que pode ser para as sociedades.  

 


