Maria Reimdndez: "Non fai falla ser 'extraordinaria’ para
deixar de mirar para outro lado e intervir. Todas temos
ferramentas para a rebelion do dia a dia"

Montse Dopico 1 de xufio de 2018

https://praza.gal/cultura/maria-reimondez-non-fai-falla-ser-extraordinaria-para-deixar-de-
mirar-para-outro-lado-e-intervir-todas-temos-ferramentas-para-a-rebelion-do-dia-a-dia

A xestién das identidades non hexemodnicas. A construcidn dunha estrutura de relacidns afectivas
situada féra da familia patriarcal. As consecuencias que, no campo do intimo, supdn a mesma
socializacién heteropatriarcal. A necesidade, por parte das mulleres, de atopar espazos de
reapropiacién dos seus propios corpos. A denuncia da normalizacién da violencia sexual contra
os/as menores. A posibilidade, sempre, de intervir, de rebelarnos, no dia a dia, para mudar as
cousas. Son os alicerces das ultimas novelas de Maria Reiméndez, A musica dos seres vivos e As
cousas que non queremos oir, do Ciclo dos Elementos, e A dubida e Corredora, todas publicadas
en Xerais. Falamos coa sua autora.

Tanto A musica dos seres vivos como As cousas que non queremos oir forman parte do Ciclo
dos elementos. Cada novela desta serie desenvolve unha personaxe. Foi desde o principio un
proxecto de serie, ou xurdiron o resto das novelas a partir da primeira? Habera mais?

O ciclo esta desefiado como tal desde o principio. Todo tifia que estar predesefiado, esbozado
desde o principio, para que o conxunto funcione. Despois en cada novela vou desenvolvendo
unha personaxe en particular, pero a historia de fondo, as relacions entre as personaxes, estan
pensadas desde o inicio. Cada unha das novelas é autocomprensible: pddese facer unha lectura
individual de cada novela. Pero quen as lea todas terd outra historia que non cofiece quen non
o fai. E si, vai continuar. Faltan tres entregas.

Non sei se habera outra serie tan longa na literatura galega...

Penso que non a hai, non. Cando naceu este proxecto, eu queria contar a historia de tres
personaxes: Gaia, Aurora e Clara. Pero cando comecei a investigar e a facer probas decateime de
que era unha historia demasiado complexa para contala nunha soa novela. Ademais, habia
personaxes, ademais desas tres, das que tamén me interesaba contar mais. Tamén penso que é
un proxecto diferente: non é un conxunto de novelas que poden ter relacion entre si nin unha


https://praza.gal/xornalista/montse-dopico
https://praza.gal/cultura/maria-reimondez-non-fai-falla-ser-extraordinaria-para-deixar-de-mirar-para-outro-lado-e-intervir-todas-temos-ferramentas-para-a-rebelion-do-dia-a-dia
https://praza.gal/cultura/maria-reimondez-non-fai-falla-ser-extraordinaria-para-deixar-de-mirar-para-outro-lado-e-intervir-todas-temos-ferramentas-para-a-rebelion-do-dia-a-dia

saga que continta dunha novela a outra. E un modo distinto de entender a escrita e tamén a
relacidn coas lectoras, que actian de cémplices e participan de xeito necesario na construcion
do relato.

Tanto Aurora, en As cousas que non queremos oir, como MK, en A musica dos seres vivos, son
arrincadas do lugar no que vivian para emigrar a outro. Aurora vai de Cataluiia a Galicia. MK
de Tamil Nadu a Escocia. No caso de MK, a nai tenta ensinarlle a esquecer a suia cultura. No de
Aurora, é ela quen renega do rural, do lugar de orixe da familia. Supofio que pode representar
a experiencia de moitas crianzas de familias migrantes mais, por que escolliches ese conflito,
crucial nos dous libros, -o do alleamento-?

En todas as novelas do Ciclo dos elementos estd presente a identidade, a xestién das identidades
non hexemdnicas. O xermolo do ciclo estd ai. No caso de Sainza, a protagonista de Dende o
conflito, é unha identidade forxada na sua relacién coas periferias do mundo como xornalista de
guerra que é. No caso de Gaia, a de En vias de extincion, é pola sUa orientacion sexual, por ser
galego-falante... No caso de MK e Aurora é, si, pola migracion, ainda que son migraciéns distintas,
con resultados distintos. Aurora, que pode que non sexa a personaxe mais simpatica, non ten os
recursos que ten por exemplo Sainza para xestionar a alteridade. Non ten recursos para afrontar
a situacién, a identidade non hexemanica, en positivo, que é o que fai MK a través da sua arte,
da sla musica, Sainza a través do xornalismo e Gaia a través da rebeldia. MK é quen de
recompofierse, de aceptarse. Aurora non é quen de superar o conflito identitario que ten.

Aurora ten cancro. Na dedicatoria do libro citas as mulleres con cancro, para que entre “as
cousas que non queremos oir” non perdan a capacidade -e supoio que o dereito- a “ser donas
da sua voz”. Por que dis iso? Supofio que ten que ver, por exemplo, con esa tendencia
mediatica a chamarlle “longa enfermidade” ao cancro, converténdoo en tabdi...

Por iso e por outras cousas que afectan as mulleres enfermas, e as enfermas de cancro de mama
en particular. Nesa situacion, as mulleres perden o control sobre o seu propio corpo, como se
este deixase de pertencerlles para pertencer ao sistema sanitario. Isto implica perda do control
do discurso sobre si mesmas e verse instrumentalizadas en campafias vergoifientas de lazos rosa
ou esa que coloca un post-it enriba do peito para recordarnos que fagamos unha mamografia ou
a da chantaxe sentimental “Hazlo por mi” na que se reforza o servilismo agardado das mulleres
aos homes a varios niveis.

Nestes discursos conflien o heteropatriarcado e a sia conceptualizacion do corpo das mulleres
-0s peitos como parte intrinseca da feminidade, por exemplo-, coas relacidns de poder entre os
médicos e as mulleres mais toda unha serie de construciéns sociais nese sentido que fan que
elas teflan pouca posibilidade de ser donas das suas propias decisions nun contexto xa
fondamente perturbador de seu que é estar enferma. Igualmente as campafias de lacifio rosa
fan esquecer que cada muller ten a suas circunstancias: problemas de precariedade laboral, de
parella. Ter cancro non as converte nunha especie de colectivo homoxéneo ao que representar
con lazos rosa.

Hai, en As cousas que non queremos oir, unha descricion bastante fonda do proceso da
enfermidade e do seu tratamento, das stias consecuencias fisicas e psicoldxicas. Parece moi
documentada.

Eu son bastante maniatica con iso. Tento ser meticulosa. Da mesma maneira que para
desenvolver a historia de MK case aprendo a tocar a bateria, non quixen describir un cancro
dunha maneira superficial. Esa meticulosidade pode ser mais evidente ou pasar mais



desapercibida en calquera das mifias novelas, pero responde sempre ao mesmo proceso. Tardo
moito en escribir os libros, ainda que as veces non o pareza porque, despois, o ritmo da edicidon
é outro.

Escribir sobre unha muller con cancro implica investigar sobre a parte médica, sobre a parte
psicoldxica -aprendin moito coa psicdloga da Asociacién contra o Cancro de Vigo, Elisa Alonso, e
con Gema Zunzunegui de Zunzunegui Psicdlogas-, a ademais a mifia tia, que era coma unha irma
maior para min, morreu de cancro aos 53 anos, no 2011. Para min seria unha falta de respecto
as lectoras e lectores, ao tema e as personaxes, tratar a enfermidade sen a profundidade que
require. Pero xa digo que son asi para absolutamente todo, ata chegar a ler as transcriciéns de
partidos da FIFA para desenvolver o personaxe de Aurora, que é xornalista de deportes.

Xa que falas diso, en Dende o conflito escribias as crénicas de guerra de Sainza e en As cousas
que non queremos oir escribes as crénicas deportivas de Aurora. Aurora teno dificil para
abrirse camiiio nun sector masculinizado, frivolo e machista. A sua vida laboral, precaria, é
madis representativa da realidade da vida da maioria das mulleres xornalistas que a de Sainza,
mais, en calquera caso, dado que os dous libros son moi criticos co xornalismo hexemanico,
supoio que as crénicas de guerra e deportivas que fas son as que che gustaria ler...

Penso que os de Sainza e Aurora son dous casos distintos. Sainza é moi consciente desde o
principio da posicion da mediacién dos xornalistas e das implicacidns que iso ten, e vai
avanzando nun proceso cara ao xornalismo que ela considera que se debe facer. Aurora esta mais
marcada polas circunstancias, non parte dunha conciencia politica, mais é a realidade a que lle
fai ver o evidente: o machismo do mundo no que se move. Mais ala da precariedade, claro.

Axudoume moito, co tema do xornalismo deportivo, a xornalista deportiva que na actualidade
traballa para a axencia DPA Noelia Roman, mais as crénicas de Aurora non representan tanto o
xornalismo que a min me gustaria poder ler como as de Sainza. As crénicas de Aurora
representan mais o xornalismo que se fai, coa sua linguaxe especifica, cos cofiecementos que
implica sobre cada deporte... Como che dicia antes, tamén lin as transcriciéns de partidos da
FIFA... Foi un proceso complexo e incdmodo para min, porque me obrigou a meterme en temas
gue non me atraian moito. Gustame facer deporte, pero tampouco seguia demasiado a prensa
deportiva.

Aurora escribelle cartas a stia amiga Sainza, que acabara saindo da stia vida porque Aurora non
fora quen de deixarlle espazo nela. Algo semellante pasalle co seu mozo Sven. E despois
comeza unha relacién con Braulio, un home que fagocita a stia vida. E como se fose fuxindo
dos afectos que realmente lle importan. Por que?

Aurora ten un problema coa xestién dos afectos, que estd na orixe do seu malestar con ela
mesma. Porque as persoas que realmente nos queren son as que poden chegar a incomodarnos,
son as que nos van dicir o que pensan, coas que creamos un espazo que implica vulnerabilidade
mais tamén acollida. Aurora ten, como dicia antes, un conflito identitario.

Non se sente ben consigo mesma e non quere ter persoas arredor que lle fagan de espello, que
lle devolvan unha imaxe dela que ela non quere ver. Isto é consecuencia do seu alleamento, da
sla incapacidade para aceptar certas partes da sUa identidade. A través de mecanismos de
ocupacion do seu tempo afastase das persoas que poden producir nela procesos de cambio,
porque eses procesos serian dolorosos.



Tanto Aurora como MK tefien unha relacién moi complicada coas stas nais. En ambos casos,
as fillas non cumpren o papel establecido socialmente para unha muller: casar, ter fillos, ter
un traballo “decente”... Ambas son incapaces, porén, de rebelarse contra as nais, que as fan
sentir culpables. Mais hai unha conversa de Aurora con Gaia na que esta lle di que quizais
deben buscar, se hai afecto, puntos de encontro, e non tentar cambiarse mutuamente. As stias
nais non deixan de ser produto dunha educacién patriarcal, mulleres que non puideron
escoller...

As nais son persoas, e xa a sociedade lles opdn demasiadas culpabilidades como para que non
entendamos iso, que son persoas. As relaciéns que temos coas demais persoas estdn marcadas
por certas lifias, tamén de poder. Gaia di que, se a relacidn non é irresoluble, poden buscarse
puntos de encontro desde o afecto, cando hai afecto, porque os lazos bioléxicos non implican
gue tefia que habelo necesariamente.

Un dos temas que trata o Ciclo dos Elementos é a familia, desde unha perspectiva de pofier en
dubida a estrutura de relaciéns da familia heteropatriarcal. Porque parece que todo o mundo
ten que ser feliz dentro desa estrutura, que non poden construirse outras. MK consegue atopar
puntos de encontro coa nai, a pesar das diferencias, e o que lle di Gaia a Aurora é que non debe
tentar cambiar a nai 4 filla nin a filla 4 nai. O caso de Aurora é mais complicado porque a fractura
€ mais grande. Pero o que fai é construir outra familia, outra estrutura de afectos, féra do marco
heteropatriarcal. Os vinculos afectivos non tefen que estar baseados nos lazos de sangue.

MK ten unha relacion cunha chantaxista emocional, Liv. Liv séntese rexeitada por MK por non
facer publica a sta relacion e, no fondo, pese a ser tan egoista, supofio que teme perdela. As
veces tamén lle di cousas que son certas, como que lle falta caracter. Liv é un personaxe co que
non vamos identificarnos, pero si podemos tentar pofiernos no seu lugar, sen xustificala: é filla
dunha muller enganchada as drogas, dependente emocional... A relacidon entre MK e Gaia é o
contrario: igualitaria...

A relacidon de MK e Liv é moi malsd, marcada pola adiccién 4s drogas e tamén por algo moi
importante ao que igual non se lle da tanta relevancia na andlise do libro: a raza. Eu non queria
idealizar as relacidns entre mulleres, que tamén poden estar marcadas por este tipo de
problemas, polo que implica a socializacion das mulleres desde unha perspectiva
heteropatriarcal, malia seren lesbianas, por esa dimensidn pasivo-agresiva que manifesta o
personaxe de Liv...

O que lle pasa a Liv é froito dunha acumulacidn de problemas: as drogas, unha determinada
socializacién e, como dicia, a raza. Porque a sua relacion con MK estaba marcada pola
desigualdade: ela era a branca e MK a negra. Pero despois a situacién reverte, MK é unha
cantante famosa, é quen pasa a ter o poder, contra o progndstico racial predeterminado.

Por certo, que MK non di que estivo nunha relacion abusiva ata o seguinte libro, As cousas que
non queremos oir.

Por iso é polo que dicia ao principio que, se les o ciclo completo, tes unha vision distinta da
historia que conta. E a maneira de ver a evolucién dos personaxes. MK evoluciona ata
conceptualizar o que lle estaba a pasar.

A avoa de MK era unha muller rebelde, contraria ao matrimonio concertado, que rexeitaba o
sistema de castas e defendia a cultura tamil. A nai, que representaria a xeracidon seguinte,
asume o discurso colonial, tenta aculturarse ao chega a Escocia..., ainda que se vai decatando



de que nunca a van tratar igual. Podes explicar as distintas posicidns destas tres personaxes
respecto as consecuencias do colonialismo? Quero dicir, por que a avoa é mais “moderna” que
a nai?

Ben, eu penso que iso tamén pode verse na historia de Galicia, non? Hai mulleres da xeracidén da
Transicién, educadas no franquismo, mais feministas, por exemplo, que mulleres da xeracién
posterior... En canto ds personaxes, ocorre que o proceso de descolonizacidn da India foi moi
complexo. Non se resume en Gandhi. Foi mais complicado.

O que pasou en Tamil Nadu é moi diferente do que pasou, por exemplo, no norte. Unha parte
deste proceso foi un movemento de mulleres que tentaron romper co sistema de castas, cos
matrimonios forzados... A avoa de MK é produto dese tempo, o da loita pola independencia da
India. Pero unha vez conseguida a independencia as cousas non foron como estas mulleres
esperaban. Houbo un retroceso.

Houbo un intento de crear unha “identidade india” que fagocitou outras identidades, que oculta
o fundamentalismo relixioso hindu e que se apoia nunha visién do mundo patriarcal. A nai de
MK nace nunha India descolonizada, cun proceso de construciéon dun Estado que fagocita a
diversidade relixiosa, nacional, que reforza o patriarcado... Pero na nai de Mk tamén hai unha
experiencia migrante que lle fai espertar unha conciencia politica. Porque por moito que tente
ser unha mais, non deixa de ser un suxeito subalterno. Hai unha ruptura entre o que quere ser e
0 que acaba sendo.

Aurora vive un proceso de transformacion fisica moi duro, ao longo do libro, que a leva a ter
outro tipo de relacién co seu propio corpo. Mais acompaiiao outro proceso, no que ela
aprende, dalgunha maneira, a facerse dona da sua vida, sen deixarse levar ou abandonar sen
loitar polas cousas. Nese sentido, vive un proceso non tan oposto ao que vivira Sainza,
aprendendo a ser mais auténoma, menos dependente emocionalmente... Cal é a conexién
entre as duas historias, nese sentido?

O problema de Sainza non era que fose dependente, non era algo asi como unha cuestion de
caracter. O problema é que hai un espazo do emocional no que as mulleres se nos socializa dunha
determinada maneira, e ela vai evolucionando para sair desa socializacidon. O que me interesaba
sinalar en Dende o conflito é como, na esfera do privado, do intimo, dos afectos e, por moito
éxito profesional que tefiamos, seguimos presas duns determinados moldes patriarcais que nos
oprimen.

Non é un problema de caracter, é un conflito creado por un determinado xeito de socializarnos.
No caso de Aurora, non é sé un problema de socializacién. E o que falabamos antes: é a sta
dificultade para xestionar os afectos. Ainda que os resultados sexan semellantes -a construcidn
dunha estrutura de relacidns afectivas situada féra do convencional-, os procesos das duas
personaxes son diferentes. A cuestidn é que, por moito que nos vendan a idea de que se temos
un traballo xa temos a igualdade, a verdade é que iso non abonda para conseguir unha sociedade
xusta para todas as persoas.

Aurora non é quen de xestionar os seus afectos, limitase a deixarse levar, pero non sé nas
relacidns de parella. Ten unha actitude pasivo-agresiva. Cando Sainza se atopa nunha situacion
semellante & de Aurora, o que fai é fuxir desa situacion. Ten mais intelixencia emocional, mais
recursos para sair. Mais o conflito mais grave que ten Aurora é pola ruptura da sua relacion con
Sainza: laméntase do que pasou, pero no momento non foi quen de facer nada para evitalo.



Aurora non atura o lercheo da aldea, o control social, o clasismo, o machismo... MK non queria
marchar da sua aldea e da India, pero o racismo e a mentalidade colonial dos compaiieiros, e
da sociedade, lévana tamén quizais a sentirse inferior. E tera unha fase de reencontro coa sta
lingua, co seu pais... Gaia representa, supofio, o oposto a elas: ten moi clara a sta identidade,
as relacions de poder entre as linguas, ou as vantaxes -e desvantaxes- da aldea, que nin
demoniza nin idealiza. Mais interésanme mais as dibidas e contradicidons de Aurora e MK coa
suia identidade, porque se cadra son mais representativas da complexidade de construcion da
identidade galega -ou de calquera identidade subalterna-...

En realidade, Aurora e MK representan posicidéns opostas en canto ao tema do descentramento,
das identidades “periféricas”, ainda que non me gusta chamarlles asi. Gaia ten mais ferramentas,
tamén porque as foi desenvolvendo. E quen de ver moi ben as fracturas do poder, non acepta
ningun tipo de desigualdade de poder e rebélase contra todas. Pero MK e Aurora son, respecto
a identidade, personaxes antagoénicos. MK fora desterrada da vida rural para ir a cidade, a outro
pais, e iso é a causa da sUa perda de contacto coa sua lingua, do seu alleamento. No caso de
Aurora é ao revés, vaise da cidade para volver para a aldea. Hai unha evidente desigualdade de
poder entre o rural e a cidade no que a cidade ocupa o espazo de poder.

Pero MK e Aurora adoptan unha posicién diferente neste contexto. MK bota en falta o espazo
desprestixiado, o rural, co que se identifica. Estd noutro pais no que ninguén sabe nada do seu,
non entenden de onde vén... pero ela non rexeita o rural, que é o que fai Aurora, que quere estar
na posicién de poder, do lado da cidade. Aurora quere pertencer 8 hexemonia e non da, o cal lle
causa un conflito irresoluble.

MK non quere deixar de ser quen é. Non quere ser branca, pese ao racismo imperante. Pero
Aurora si quere estar do lado do poder: na aldea sé ve xente bruta, inculta. MK ten un desarraigo
accidental, froito dunha decisién de seus pais, pero non ten un conflito identitario de orixe. O
seu conflito vén a posteriori, porque o seu vinculo coa sua orixe queda roto, queda rota a
conexion. A sua fractura é involuntaria. Aurora, en cambio, quere a fractura, entén é moi dificil.

Nun momento, Aurora é acosada por un compaiieiro de traballo. Unha compaiieira, Rosa,
sobrevivente dun cancro, non pode crer que Aurora rexeite ese rapaz, o principe azul da
oficina, estando como esta. Como se el lle estivese a facer un favor. Mais ala do tema do acoso,
é unha das partes da novela que levan mais ao tema da relacién das mulleres enfermas de
cancro co seu corpo, as expectativas sociais sobre o seu comportamento...

Si, no libro esta moi presente iso, o corpo e a nosa relacién co corpo, que no caso de Aurora ten
qgue ver coa sUa relacidon co deporte e coa enfermidade. A enfermidade pon en cuestion a
relacidon que ela tifla co seu corpo, establecida mais que nada a través do deporte. Mais si, o
cancro de mama ten consecuencias en canto 3 tua propia autopercepcion como muller, ao teu
atractivo...,, e iso vén dado, claro, por cuestiéns que van mais ald da enfermidade, pola
socializacién heteropatriarcal.

Pero, mais ald diso, é o que dicia antes: cada muller ten as suas circunstancias, e iso vai ser fonte
de encontros e desencontros. Non tes que entenderte, necesariamente, con outra muller polo
feito de que ela tamén tivese cancro. E o que lles pasa a Rosa e Aurora. E eu tampouco queria
idealizar nada ai. Aurora atopa puntos de encontro con Rosa, pero tamén tefien perspectivas moi
diferentes en moitas cousas, e unha delas é o que citas. Cada muller ten as suas circunstancias e
experiencias, por iso non ten sentido ese discurso de lacitos rosa e mulleres loitadoras...



Falabamos disto un pouco antes, ao citar o personaxe de Liv, que ten nexos co da nai de Aurora:
son duas chantaxistas emocionais de libro. Mais, sen xustificalas, e ainda que nos caian moi
mal, podemos chegar a entender a posicion da que parten... En varias das novelas galegas que
lin ultimamente, hai personaxes femininas odiosas, que chegan a facer moito dano, pero que
entendes tamén que son froito dunha educacidn, moitas veces franquista...

Creo que o problema destas personaxes é o discurso literario patriarcal que as rodea. En xeral,
as mulleres malas nas novelas patriarcais estan ai para xustificar o malas que somos as mulleres
en xeral -como contraposicién tamén a sla outra cara, a “muller santa” -mai, amante, moza fiel,
etc.--. A literatura patriarcal tennos afeitas a personaxes femininas planas e no meu caso o que
busco é a complexidade. Na literatura patriarcal s6 aos homes se lles concede o dereito a
entender as suas motivacions.

Por desgraza, o efecto de todo isto é que logo cando chegamos as autoras feministas coas nosas
personaxes hai quen as considera “irreais” simplemente porque nunca as viron representadas e
non forman parte do imaxinario colectivo. De ai a importancia de que a escrita feminista se faga
mais presente e represente un mundo visto dende outra dptica no que as mais hon son malas
por defecto e onde algunhas mulleres nos poden resultar odiosas, pero entendemos o que fan,
e onde pode haber, como na vida real, unha maioria de mulleres que tiran para adiante e se
rebelan en circunstancias moi adversas.

Aurora e a protagonista de Corredora teiien algo en comun: a paixén por correr. Genet corre
por todas as nenas etiopes invisibles coma ela, que son grandes deportistas e que non quixeron
seguir o camiiio marcado, sendn escoller un camiio propio. De que maneira representa Genet
esas nenas etiopes?

Genet e Aurora tefien iso en comun, si. Penso que é moi importante para as mulleres ter un
espazo de apropiacién do seu corpo, desde o que se animen a experimentar con el, a cofiecelo...
E o deporte -non falo do de competicidn, ese esta cheo de conflitos que non vou debullar agora-
pode ser ese espazo. Para min, iso é algo con repercusidns politicas: ten que ver coa percepcion
sobre as nosas capacidades, a superacion... No caso do personaxe de Genet, apoieime tamén na
mifia experiencia na convivencia con nenas e mulleres en Etiopia. E un personaxe de ficcién, pero
recolle o que aprendin con esas nenas que queren correr, e que nos Negamos a ver porque
vivimos na 6ptica da colonizacidn na que en occidente somos as salvadoras e no resto do mundo
as que tefien que ser salvadas.

De que maneira quixeches tamén falar dunha tradicidn na que se buscan atletas no rural e nos
barrios empobrecidos das cidades?

En Etiopia o atletismo é como aqui o futbol. E unha posibilidade, unha posible saida laboral.
Coma aqui, hai nenos e nenas que tentan entrar nas canteiras dos clubes. E hai avistadores,
buscadores de talentos, que buscan no rural e nos barrios empobrecidos, si. E unha tradicion
distinta 4 de aqui, nese sentido.

A dubida é un libro sobre a pederastia, sobre a violacion de nenas e as redes de poder que
pode haber arredor delas. Como xorde? Ten relacidn con algtin caso particular? Penso que non
€ un tema moi tratado na literatura galega: océrreseme un libro de Maria Xosé Queizan, outro
de Fina Casalderrey e Francisco Castro...

Depende de como mires. O que pasa é que o tema normalmente esta tratado desde o punto de
vista do agresor, entén as veces nin nos decatamos de que nos estan a relatar un caso de abusos



sexuais a menores. Pero se mudamos a mirada, vemos que aparece na literatura moito mais do
gue pensamos. E se fixeramos asi non haberia tanta normalizacién da cultura da violacién a
menores...

O libro é tamén é a historia de como unha muller vai abrindo os ollos despois de que detefian
o seu marido por pederastia. Dalgunha maneira, penso que esta personaxe adoptara unha
actitude semellante a de Aurora con Braulio: deixarse levar, deixar que fagocitase a sua vida.
En que se parecen estas duas personaxes?

O libro é mais ben unha reflexidn sobre a “normalidade”. Sobre como unha persoa que ten unha
relacion “normal”, unha vida “normal”, cun traballo, un marido, se pon a investigar e deixa de
aceptar o que considerara “normal”. O que queria dicir € que a normalidade é o problema e, ao
tempo, que non faifalla ser “extraordinaria” para intervir e deixar de mirar para outro lado. Todas
temos ferramentas para a rebeliéon do dia a dia. No caso de Deli, por exemplo, a sia mente
matematica convértese en ferramenta para investigar.

O libro denuncia tamén a maneira no que non sé os poderosos que temen sair prexudicados,
sendn o sistema xudicial e a propia sociedade moitas veces ddlle as costas ds nenas que se
atreven a denunciar un adulto.

IM

Porque é tal a normalizacidn da violencia sexual que o “normal” é que a sociedade se poia do
lado do agresor. Esas nenas que se atreven a denunciar o agresor son heroinas. E eu creo que a
violencia mais grande é darlles as costas, pofier en dubida o que din. Primeiro, a negacion, e
despois a dubida. Penso que é a primeira violencia. A UE di que un/a de cada cinco menores é
vitima de violencia sexual. Xa sé por estatistica, deberiase pensar, ante unha denuncia, que a
nena non o estd inventando. Se alguén di que lle roubaron o coche, ninguén pensa que o
inventou.

S6 aparece a dubida nos casos de violencia de xénero, de violacidn de menores... E logo hai
cousas que ainda pesan moito: o estereotipo da Lolita, a crenza de que é unha cuestion privada
na que non hai que meterse... Na mifia novela ainda hai unha certa benevolencia cara ao poder
xudicial que na realidade non adoita ser asi. Saen casos a luz en que obrigan a nais separadas e
enviar cos pais as fillas que foron abusadas. Prevalecen os dereitos dos pais sobre as suas fillas
ao dereito das fillas a seren protexidas do abuso. E aberrante.

Agora estase a falar, por certo, da necesidade de mudar unha lei que distinguia entre abuso
sexual e violacion como se violar menores -precisamente- non fose iso, unha violacién. O
famoso artigo do “abuso sexual” parece estar pensado, ademais, para este tipo de casos, sen
ter en conta que o normal, cando a vitima é menor, é que non opoiia resistencia ningunha,
polo que non fai falla “violencia” adicional ao do feito violento en si da violacion.

Penso que o explica ben James Rhodes: a min violdronme, di. Ademais, rompéronlle dsos... En
fin. E algo que me produce moita ira. A desigualdade de poder entre un/ha menor e un adulto é
moi grande de seu. En xeral, os agresores funcionan -polo menos inicialmente- mediante a
manipulacién e a chantaxe: non o contes porque ninguén te vai crer, se o contas vaiche pasar tal
cousa... E penso que, se algo de bo tivo o de La Manada, foi pofier isto sobre o debate. Que é iso
do “abuso sexual”? Mais non é sé un problema do que diga a lei. E que esta todo tan mal feito...
Non hai recursos, non hai protocolos de actuacién... Unha nena grava o seu agresor e un mes
despois segue sen proteccién. Pero como é posible?



Estaba a pensar en mais literatura que trate o tema. Océrreseme A cabeza de Medusa de
Marilar Aleixandre, que se non lembro mal fala do cuestionamento social da vitima, e Faneca
brava de Manolo Portas, no que creo que o tio violaba a sobrifia, mentres a avoa miraba para
outro lado. Falabamos antes de mulleres educadas no machismo que podian chegar a facer
cousas terribles...

A ver, eu creo que hai que ter coidado con iso. Focalizar a atencidn nas excepcidns o que fai é
contribuir a estender o estereotipo. Se houbese moitas novelas que falen do tema da violacién
de menores e nalgunha houbese unha muller cdmplice, pois vale. Pero se hai poucas, e resulta
gue a culpa tena unha muller, pois estamos reforzando o estereotipo da muller como peor
inimiga da muller, ademais de faltar a verdade da realidade social. Na maioria dos casos, son as
nais as Unicas que apoian as nenas. E ainda asi hai que ter en conta que hai nais sometidas a
relacions de dominio, maltratadas e violadas tamén elas...

Pero se as mulleres saen adiante, é polo apoio doutras mulleres. Iso é a norma. Focalizar a
atencidn nas excepcidns non axuda. E ten que ver co que falabamos antes do estereotipo da nai:
a nai maligna, a supernai... Estereotipos aos que os personaxes masculinos non estan sometidos.
A realidade é que a violencia sexual contra as/os menores esta normalizada, que as nenas que
denuncian estan desprotexidas. Pero iso non é o que di o relato cultural, que fala de nenas
provocadoras e nais encubridoras. E dese relato son os agresores os que se benefician.



