
 

 

 

“Para min é moito máis relevante que me traduzan ao 

támil que ao inglés”  

Escritora, activista e tradutora, María Reimóndez é imparábel, pura enerxía. Só no último mes 

gañou o I Premio Agustín Fernández Paz de Narrativa Infantil e Xuvenil pola Igualdade con Fóra 

do normal; rompeu o teito dos dez mil exemplares con O club da calceta; e vén de publicar As 

cousas que non queremos oír, a seguinte entrega do Ciclo dos elementos. Camiñamos ao seu 

carón pola cidade de Vigo, onde conversamos sobre a obra gañadora do I Premio Agustín 

Fernández Paz, sobre a vida do Club da calceta e a súa vixencia máis de dez anos despois, sobre 

activismo e sobre a necesidade de crear manadas feministas. Cal lobas. 

Belén Bouzas 20/nov./17 

 

https://www.nosdiario.gal/articulo/cultura/min-moito-mais-relevante-traduzan-ao-tamil-ao-

ingles/20171119162259063462.html 

 

Ves de gañar o I Premio Agustín Fernández Paz de Narrativa Infantil e Xuvenil pola Igualdade, 

con Fóra do normal. Cóntanos como te sentes. 

Todos os premios teñen o seu carácter, neste caso é moi emocionante para min polo nome de 

Agustín, loxicamente. Amais de ser un referente na literatura tiven a sorte de coñecelo en persoa 

e compartir algúns espazos vitais como Vilalba e Vigo, e tamén por unha cuestión máis complexa 

relacionada coa definición do propio premio, porque para as persoas que escribimos desde unha 

visión da literatura como intervención, cunha idea clara da literatura como ferramenta de 

transformación social, moitas veces a nosa escrita está penalizada, vista dunha maneira moi 

pexorativa e prexuizosa. Entón, o feito de que haxa un premio no que te poidas presentar e onde 

sabes que todas esas cuestións xa están aí de base e que se vai valorar o texto literario sen entrar 

en prexuízos deste tipo para min ten un valor engadido moi importante. Ademais, está moi en 

liña co traballo de Agustín, que foi unha persoa que nunca refugou facer unha literatura moi 

lexíbel e creativa, e ao mesmo tempo nunca perdeu o norte do que tamén para min a literatura 

debe ser, unha ferramenta de transformación social. 

Estruturada en catro capítulos, cada un deles homenaxea un superheroe da banda deseñada 

(Superman, Batman, A muller marabilla e Patrulla X). Como xurdiu? 

Para min é un pouco a subversión do discurso dos superheroes, que é un espazo da cultura pop 

que me interesa bastante e desde sempre. O que fixen foi utilizar esta cuestión como fío 

condutor da novela, do protagonista que vai intentando comprenderse a si mesmo a través 

dunha ferramenta como son os cómics. Iso é algo que todas as persoas facemos, pero sobre todo 

na adolescencia, un momento no que estamos intentando buscar os nosos referentes. Ás veces 

https://www.nosdiario.gal/articulo/cultura/min-moito-mais-relevante-traduzan-ao-tamil-ao-ingles/20171119162259063462.html
https://www.nosdiario.gal/articulo/cultura/min-moito-mais-relevante-traduzan-ao-tamil-ao-ingles/20171119162259063462.html


temos esas relacións conflitivas co que traemos da infancia e co que é a vida adulta, e nese 

sentido funcionaban ben estes superheroes, Superman, Batman, A muller marabilla e Patrulla X. 

E ademais méteste no mundo trans.  

Si, pero creo que a novela parte máis da visión da alteridade. O protagonista, digamos o narrador, 

si que é un rapaz trans, pero tal e como eu a entendo, sen negar para nada a importancia de que 

haxa personaxes e referentes para todo tipo de identidades, creo que esta novela explora máis 

a alteridade, non simplemente o feito da transexualidade –que obviamente é central porque o 

personaxe principal é o que narra–. Si exploro esa idea de que realmente quen está nas marxes 

que se constrúen por parte do discurso hexemónico, en realidade, é normalmente quen ten máis 

cousas que contar e tamén quen necesita máis ferramentas para poder entenderse e, sobre 

todo, para crear lazos con outras persoas tan raras coma nós [risos]. A novela trata sobre todo 

iso, non trata tanto da transexualidade como temática, senón que busca un panel de catro 

personaxes onde cada cal ten a súa alteridade por cuestión diferentes. É importante a 

diversidade de voces. 

Proximamente teremos nos andeis das nosas librarías As cousas que non queremos oír, un 

novo exemplar da entrega do Ciclo dos elementos. Fálanos do ciclo, serán un total de sete 

novelas independentes mais interconectadas. Cal é a relación entre as obras? 

A verdade é que o Ciclo é un espazo de moita complexidade. A idea básica é a interacción entre 

as obras, que as personaxes secundarias dunha novela sexan as principais noutras. A cuestión é 

que é un proxecto literario bastante complexo, longo e ambicioso en certo sentido. Cada novela 

pode lerse independentemente, pero para aquelas persoas que as vaian lendo todas en 

realidade estase contando outra historia paralela á que só accedes unha vez que leas todas as 

novelas. Entón, é a historia da relación de varios personaxes e dentro diso permite ese xogo coas 

persoas que deciden ler o Ciclo completo para ir descubrindo esas cousas que eu vou 

sementando ás veces moi lixeiramente nunha novela e noutra. 

Por outra banda, a novela O club da calceta rompe o teito dos dez mil exemplares vendidos e 

vai xa pola undécima edición. Que significado garda para ti? 

É un libro que considero unha fortuna moi anómala. Creo que é algo moi excepcional que unha 

obra teña a vida que ten O club da calceta, tamén no seu día co teatro e co cinema. Vexo iso 

como algo que non se vai repetir na miña historia literaria, ou que sería moi difícil que se 

repetise. Penso que a fortuna dos libros son as persoas que os len, eu o único que fixen foi poñer 

un texto en circulación pública coa axuda de Xerais, e realmente é unha obra que funcionou de 

boca a boca e grazas ás mediadoras, ás lectoras… Nese sentido para min é bastante 

impresionante, dáme unha sensación de humildade moi grande pensar que contribuín a crear 

un espazo no que supoño que era un texto que resultaba necesario por algunha razón, e que 

conectou cun público lector moi amplo. Só podo dicir que me sinto afortunadísima. 

Por outra parte, é un texto co que manteño unha relación un pouco problemática tamén porque 

foi unha obra que provocou e que aínda provoca moitas reaccións violentas, negativas, e esa 

parte tamén é importante lembrala. Eu agradezo que a obra se lea e se siga traballando con ela 

nos centros, pero para min chegou un punto no que me resulta difícil poñer o meu corpo diante 

do texto. Explícome, o feito de que unha novela estea protagonizada por mulleres xa provoca 

reaccións violentas moitas veces nos adolescentes, nos rapaces, nos homes… Trátase dun texto 

que foi lido moi prexuizosamente por parte da crítica no momento no que saíu porque era “unha 

historia de mulleres”, ese era o resumo. E despois súmanse unha serie de visións, por exemplo: 



era moi edulcorado porque as mulleres que transgriden teñen que ser castigadas, temos esas 

lecturas e ese texto non encaixaba aí; a sororidade entre as mulleres, como era un tema moi 

pouco transitado en seguida xa foi motivo de crítica. Para min é un texto que marcou cousas moi 

positivas porque me fixo tomar a escrita máis en serio e conectar con moitísimas persoas que o 

leron e que o seguen a ler, pero tamén ten esa outra parte de facerme máis consciente de até 

que punto certos discursos son discriminados dentro do sistema literario e que tipo de reaccións 

violentas provoca plasmar certas ideas no papel. Unha aprendizaxe para min positiva, de facerme 

consciente. Creo que é importante falar das dúas cousas, da positiva e da negativa, e creo que 

nos debería dar que pensar que dez anos máis tarde da publicación do libro siga estando tan 

vixente porque ao mellor non di algo moi bo da sociedade na que vivimos. 

No tocante á Literatura Infantil e Xuvenil (LIX), saíu do prelo a túa adaptación d’Os Tres 

Mosqueteiros por Baía Edicións. A LIX é aínda tratada como literatura menor?  

A min paréceme surrealista que a estas alturas teñamos que falar destes temas. Igual que o que 

falabamos antes, hai un certo sector da crítica en Galiza, por chamarlle algo, que ou ben por 

carecer de ferramentas ou ben porque parte dunha visión prexuizosa das cousas, defende este 

tipo de visións ao igual que defende certas cuestións relacionadas co sexismo. A estas alturas da 

película considerar que a literatura infantoxuvenil é unha literatura menor o que demostra é 

unha falta de entendemento da literatura, e máis nun país onde que temos grandes escritores e 

escritoras dos que terían que aprender moitos dos que escriben desta literatura chamada para 

adultos. Eu sempre digo que a literatura infantoxuvenil é a que pode ler todo o mundo, ten un 

público máis amplo, e é unha literatura complexa que ten unhas dificultades específicas bastante 

importantes. Non chego a entender por que se podería considerar unha literatura menor, e que 

sigamos aínda escoitando críticos facendo este tipo de comentarios o único que me provoca 

persoalmente é aburrimento e irritación. A parte, a literatura infantoxuvenil é fundamental para 

crear lectoras e lectores e tamén para a conformación das persoas, do espazo literario, de 

referentes… E despois hai outra cousa que me preocupa tamén nestes comentarios que é o 

desprezo ás experiencias das persoas menores de idade, para min ten tanta importancia as 

experiencias dunha nena de seis ou catorce anos como as dunha persoa adulta. É un cúmulo de 

prexuízos que non chego a desentrañar. 

Cal é para ti a situación do campo literario galego na actualidade? 

Xa que falas de campo insisto no de sachar, quédanos moito que sachar. Por unha banda, vexo 

algunhas cousas positivas se o comparo con outros espazos literarios, si creo que estamos nun 

momento no que o discurso feminista ten unha capacidade de facer os seus regos, de ir 

traballando e crear espazos colectivos. Eu creo no colectivo, no que se fai para o común. Nese 

sentido si que creo que hai unha presenza mínima dun discurso que se vai asentando, temos 

precursoras, temos contemporáneas, e agora o interrogante é se temos as que veñen despois, e 

se somos capaces de crear eses espazos para que as violencias que padecemos moitas de nós 

non se perpetúen, para que as rapazas que escriben agora non teñan que pasar polo mesmo que 

teño que pasar eu agora, ou polo mesmo que tivo que pasar María Xosé Queizán ou Xohana 

Torres, xente de xeración anteriores. 

Afirmabas nun artigo para Sermos Galiza que o feito de que se escolla a María Victoria Moreno 

chama por unha revisión urxente da historia da literatura galega, sobre todo unha revisión de 

quen fai a historia.  

Creo que é un traballo moi longo, é dicir, estas cousas nunca saen por xeración espontánea, 

sempre responden a procesos moi longos e invisíbeis: está o xogo das cadeiras, o traballo d’A 

http://www.sermosgaliza.gal/opinion/maria-reimondez/as-eternas-desconecidas/20170616141640058662.html


Sega, o traballo de investigadoras que moitas veces están fóra e invisibilizadas no espazo 

académico. E ao final como son certas persoas as que ocupan os espazos de poder tamén desde 

o mundo académico, seguimos reproducindo unha historiografía da literatura galega que sería 

moi diferente se empezásemos a ler as mulleres que escribiron, e hoxe teriamos unha imaxe da 

literatura moi distinta. 

O feito de que se escolla María Victoria Moreno loxicamente é un paso moi importante pero 

temos que seguir sachando. Unha pinga non fai o océano e é importante que ese recoñecemento 

dea tamén visibilidade a todo o que está ao redor, que se dea visibilidade non só as catro voces 

de sempre, que nos permitan o que dis ti, facer unha análise diferente da historiografía, debater 

que voces entran no canon e que isto chegue á sociedade. Porque ao final é un proceso moi de 

sachar até que estas cousas vaian callado e entren nos libros de texto. Unha vez que a unha 

muller se lle dá o Día das Letras Gaelgas xa queda aí para sempre, non se pode borrar, e é 

fundamental, tamén para a recuperación das súas obras. As de María Victoria algunhas están 

vivas por fortuna e foi unha muller que viviu na nosa época, imaxinade as que están máis atrás. 

E sen ir máis lonxe, unha parte da obra de María Xosé Queizán está ilocalizábel, ou consultas en 

bibliotecas ou xa non as atopas máis. Estas cousas teñen que darnos un pouco que pensar. 

Presentaches en Madurai, na India, o poemario A carraxe dunha pedra, que é a tradución ao 

támil, principalmente, de Presente continuo. A tradución é responsabilidade da poeta 

Thamizhachi e foi publicada pola editorial támil Uyirmai. Como foi esa experiencia? 

Para min o támil é unha lingua moi próxima. Esa tradución é a materialización do meu 

pensamento político porque é realmente a manifestación da creación dun espazo feminista, 

crítico, a través dos afectos e a través dun traballo continuado no tempo. Esa tradución forma 

parte dun proceso máis amplo, un proceso que empeza con todo o traballo que fai Implicadas. 

Primeiro nós escoitamos o que elas teñen que dicir, facemos ese traballo de tradución desde o 

támil e cara ao galego, de estabelecer lazos entre as autoras támiles e as autoras en lingua galega. 

E digamos que como parte final e como ramificación dese proceso, e polo afecto tan grande que 

nos temos Thamizhachi e mais eu, saíu dela querer traducir e editar algúns poemas de Presente 

Contínuo. Para min foi unha experiencia moi interesante porque significou ver a recepción desde 

o outro lado, ver como se recibe o que ti escribes nun espazo cultural que para min é tan próximo 

e co que levo traballado tanto, do cal teño aprendido tantas cousas, e de repente compartir un 

anaco de ti. E ten que ver tamén co que dicía do meu pensamento político coa idea de crear 

espazos máis alá das linguas hexemónicas. Para min é moito máis relevante que me traduzan ao 

támil que que me traduzan ao inglés, por exemplo, porque en Tamil Nadu están as persoas que 

a min me importan, para min é máis importante comunicarme con elas e ver o que a miña escrita 

ou o meu traballo significa para elas. E non esas ideas abstractas que nos venden de que hai que 

falar castelán, inglés e non sei que linguas. As alianzas políticas precisamente non se constrúen 

así, constrúense destoutra maneira, entón para min foi moi emocionante. 

Ademais, nese proceso de crear lazos e alianzas, mediante Implicadas/os no desenvolvemento 

e A Sega organizastes uns encontros con Caridade Valcourt para falar sobre feminismos 

haitianos. 

Esta visita está organizada por Implicadas e pola Sega. Desde o punto de vista de Implicadas entra 

na idea de poñer en contacto movementos feministas e sobre todo que coñezamos o que están 

facendo activistas no sur, aínda que a nosa área de traballo máis habitual é Tamil Nadu, pois non 

quita de ter compañeiras de Etiopía etc. Nese sentido interésanos poder estabelecer eses 

intercambios con máis lugares. Na miña faceta profesional levo un tempo traballando como 



consultora en Haití e Caridade é unha das miñas compañeiras. Ela traballa desde os feminismos 

de base e ten unha formación de xénero e traballo comunitario moi extensa. Leva traballando 

varios anos coa metodoloxía de axuda mutua, que é a mesma que nós utilizamos en Tamil Nadu, 

pero en Haiti. Caridade é a coordinadora de todo ese programa no país onde hai agora mesmo 

máis de cinco mil mulleres xa organizadas en Grupos de Axuda Mútua. A historia do propio país, 

de Haiti, nace cunha presenza moi importante das mulleres que despois foron moi represaliadas 

durante a ditadura. Caridade está moi activa e veu un pouco a falar disto e ademais cun especial 

interese en conectar coas mulleres que traballan na política en Galiza. 

 


