
 

 

 

Manuel Lourenzo: "Dedicarse ao teatro significa aceptar 

as consecuencias" 

Montse Dopico 21 outubro 2016  

 

https://praza.gal/cultura/manuel-lourenzo-dedicarse-ao-teatro-significa-aceptar-as-

consecuencias 

  

Expor os comportamentos humanos, á vista de todos, quitando a máscara. Iso é o teatro para o 

dramaturgo, director, actor, docente e investigador Manuel Lourenzo, que vén de reunir nun 

volume editado por Xerais 39 pezas de teatro breve que escribiu entre 1973 e 2015. O libro é, 

tamén, dalgún xeito, un repaso pola súa traxectoria, desde os tempos de O Facho e das primeiras 

mostras de Ribadavia. Unha carreira sen concesións ao que el, e non só el, considera os vicios do 

teatro galego, como eivas que arrastra desde os seus inicios e que puxeron os cimentos do seu 

actual desmantelamento. 

O libro foi unha proposta de Xerais? 

Un día coincidimos Manuel Bragado e eu e non sei quen falou antes de facer un libro: saíu o 

tema. Xuntamos nun libro 39 pezas, que agrupei por características formais: monólogos, 

diálogos, un teatro máis verbal ou máis de acción… Quedaron, aínda así, moitas cousas no 

armario, como seis pezas de teatro longo que están á espera. Parece que o libro está indo ben 

de vendas, -o cal é estraño tratándose dun libro de teatro-, e iso, se segue así, animaríame a 

tentar publicar máis… 

Cantas pezas de teatro ten escritas? Son tantas que nin o saberá… 

Ao dedicar parte da vida ao ensino escribín moitas pezas breves porque me son moi útiles para 

os exercicios de interpretación. Debido a iso, e a outras razóns, talvez leve escritas unhas 200 ou 

máis pezas breves. Despois, pezas de entre unha hora e dúas podo ter unhas 60 ou así, seis delas 

inéditas. Unha boa forma de conseguir editar é gañar un premio, pero os premios gáñanse unhas 

veces si e outras non, así que as pezas que non gañan quedan gardadas… De todas maneiras, o 

teatro non é cousa fácil e xa o sabemos: dedicarse ao teatro significa aceptar as consecuencias. 

Desas consecuencias fala, precisamente, en parte das pezas recollidas en ‘Nunca paraíso’. Por 

exemplo, nas centradas no microteatro. 

O microteatro é unha fórmula das xeracións actuais, que ao encontrarse ante unha situación de 

desprotección enorme do teatro non pode dedicar moito tempo a escribir e producir. É a marca 

https://praza.gal/xornalista/montse-dopico
https://praza.gal/cultura/manuel-lourenzo-dedicarse-ao-teatro-significa-aceptar-as-consecuencias
https://praza.gal/cultura/manuel-lourenzo-dedicarse-ao-teatro-significa-aceptar-as-consecuencias


dos tempos, a ton coa fragmentación do mundo e coa tecnoloxización da palabra. Unha peza 

breve pode ser igual de boa que unha peza longa. Non considero o microteatro un xénero menor. 

Pero as pezas breves teñen a súa propia linguaxe, da mesma maneira que teñen o seu público. E 

ás veces o que se produce é unha banalización do microteatro: meter moito sexo, ou algo de 

cine negro, para que venda… E iso é que pasa, nun momento no que ademais é habitual que o 

espectador estea no teatro mirando para o móbil… Parece que cada vez é máis difícil que o 

espectador sexa atento e partícipe, que para iso é espectador. Pero os tempos son así… 

Outra boa parte das pezas do libro falan de relacións familiares ou de amizade cheas de 

tensións, nas que dúas persoas monologan ou, cando dialogan, non se entenden. 

É que é moi difícil: preservar a intimidade, que as cousas duren… Porque é difícil que duren, 

mesmo os sentimentos, e máis as relacións máis institucionalizadas como o matrimonio. 

Ademais, é o mundo en que vivimos. Shakespeare fala de Hamlet coa mentalidade do século 

XVII, cando xa houbo Galileo ou a sociedade patriarcal xa non ten tanto como sustentarse, por 

exemplo. O teatro é un reflexo do seu tempo, que non se pode nin se debe agochar. Sobre todo 

cando entendes que non estás a facer só literatura ou só divertimento… A min non me importa 

tanto a trama como a situación: a relación entre as persoas, condenadas a estar xuntas, a 

maneira de levar a convivencia… Diso trata o teatro: expor os comportamentos humanos, á vista 

de todos, quitando a máscara, para facer que o espectador se pregunte como obraría nunha 

situación semellante… 

Outra característica da súa obra é a presenza da mitoloxía clásica. Está, neste libro, pero 

tampouco tanto. 

É un recurso que utilizo, pero tampouco o único. En realidade, se se coñece a miña obra, teño 

máis do outro… Os mitos permítenche falar de comportamentos que xa estaban aí hai séculos, 

pero que hai que presentar coa mentalidade de hoxe. Gústame incorporar mitos nas miñas obras 

e tamén fago tradución de literatura clásica. Por exemplo, Filoctetes, que o les agora e resulta 

moi moderno polo retrato que fai das operacións coas que nos “agasallan” os políticos. 

A maior parte das cousas que escribo son “autoencargos”, pezas que me apetece ou que 

considero que debo escribir. Hoxe as demandas por parte doutras persoas, que xa sempre foron 

cativas, son mínimas. Así que, o que facemos, facémolo por nós mesmos. O propio teatro é unha 

máscara, poñer a máscara do personaxe que aprendiches, activar a parte exterior da máscara 

para despois volver ser quen somos. É un xogo, como o mito, que enmascara a realidade para 

embelecela, para dar medo, para revelala… 

Unha das pezas parece estar falando, de xeito enmascarado, daquel tan polémico proxecto de 

facer un Valle-Inclán en galego no CDG… 

Esa peza ten uns destinatarios que supoño que se darán conta de que vai por eles. Fala desas 

trampas coas que ás veces queren animarnos a facer algo que vai en contra do que debemos 

facer. Esas trapelas dos que queren levarnos cara ao contrario do que publicitan, sobre todo en 

relación coa lingua. E eu sempre fun dos que non aceptaron esas trapelas. Na peza, tentan 

convencer a alguén de que hai que facer a Rafael Dieste en castelán para o Centro Galego de Bos 

Aires. Un exemplo das escusas que se buscan para levarnos onde non debemos ir. E mentir é 

habitual na política. 

Non se recoñece cales son os textos máis antigos e máis recentes. 



‘Pumba!’, por exemplo, é dos máis antigos. O texto era unha gravación que saía dun coche, nun 

lugar onde había moitos coches, de xeito que o espectador non sabía de cal saía. Tiñamos 

ademais dous personaxes, un rapaz novo, sucio, que comía carapelas secas de banana, e outro 

máis novo, mellor parecido e delicado. A gravación eran os pensamentos deles. Conseguimos o 

efecto que queriamos. Unha señora dixo, ao ver ao rapaz sucio, unha maldición desas tan de 

dereitas. Unha mostra da reacción ante a miseria deste mundo, habituado ao consumo, de xente 

que vive tan comodamente protexida na súa casa. 

Tamén é dos máis antigos ‘O xogo limpo de Mª Esther’, sobre unha muller que tenta engaiolar o 

xuíz para quedar co seu pisiño, tendo o seu morto alí mesmo. Hai outro texto, dedicado a Antón 

Lamapereira, ‘Humana Comedia’, que é da época da Escola Dramática Galega. 

Por iso preguntaba, porque algúns dos textos, polas datas, deberon cadrar coa súa etapa na 

Escola Dramática Galega ou mesmo coa anterior, a de Teatro Circo. 

Desa época hai algún, si. Pero tamén é verdade que quitamos algúns que nun principio ían ir 

para que o volume non quedase máis groso. O que non hai é textos con obxecto crematístico 

detrás. Non son, porque o meu teatro non é así, textos que pretendan ser “comerciais”. 

Francisco Pillado contou nun libro que, cando comezaban vostedes co teatro de O Facho, 

pensaban que só había dous textos teatrais en galego, e que Leandro Carré os informara de 

que había máis… 

Que libro? 

‘Cento vinte e cinco anos de teatro en galego’, editado pola Xunta e Galaxia. 

Nese libro vin erros enormes, pero si, naquel momento pensabamos que as únicas pezas teatrais 

en galego que había eran ‘A fiestra valdeira’ de Rafael Dieste e ‘Os vellos non deben de 

namorarse’ de Castelao. Comezamos a furar nos arquivos da RAG, a falar con xente coma 

Leandro Carré, e fomos encontrando moitas cousas, mesmo da época das Irmandades da Fala e 

de antes. Tamén nos axudou Ricardo Carvalho Calero… Foi un traballo de moito tempo. 

Mais o que eu quería, naquel tempo, en canto a levar textos a escena, era entroncar co teatro 

independente español. Cataluña era nunha referencia, e tamén Euskadi. O meu non era o estilo 

que propugnaba Galaxia, sobre todo Piñeiro, de “teatro para ler”. Eu quería teatro para facer 

teatro. E daquela había bos textos de Arcadio López-Casanova, de Bernardino Graña… Por 

exemplo, o ‘Orestes’ de Arcadio era unha peza moi combativa que me gustaba moito. Eu quería 

que se manifestasen no teatro as ansiedades da nosa xeración, que eran confluentes coas das 

revoltas do 68 en Francia. 

Todas aquelas inquietudes, no contexto dunha sociedade esgotada, dun capitalismo crecente… 

Para que estivesen presentes no teatro, tiñamos que dicir as cousas de maneira encuberta, 

porque estaba prohibido todo, e se te censuraban ou non podías facer a obra ou só podías facela 

dúas veces de xeito clandestino… Unha vez censuráronnos unha obra con textos Rosalía de 

Castro. O documento da censura dicía que a Galicia do "cementerio y la emigración" xa non 

existía, e que ademais a obra atentaba contra a sagrada unidade de España. Tamén nos 

censuraron unha obra polo que dicía Vasco da Ponte, o cronista de Pedro Madruga, porque o 

censor viu posibles alusións a Franco que a nós nin se nos ocorrera pensar. Así, o franquismo 

prohibía un texto do século XV. E a censura era algo serio: podía ir acompañada de detencións. 

Mais, a pesar de todo, aí seguimos, e traspasamos a fronteira, malia que nos dixeran que non 

iamos pasar da Ponte da Pasaxe. 



Houbo outros proxectos antes de Casahamlet, como a compañía Luís Seoane ou a Elsinor. E 

publicacións como os Cadernos da Escola Dramática Galega, as da editorial Castrodouro, a 

colección Cadernos de Teatro de Elsinor… Que foi da revista Casahamlet? 

Tivemos que parar de editala. Antes, tiñamos o apoio da Deputación da Coruña, a través dun 

contrato que durou varios anos. Presentabámonos a un concurso e gañabamos, e dabamos 

mesmo máis servizos dos que poñía o contrato, ata que decidiron prescindir de nós para 

incorporar unha empresa que non tiña que ver co teatro… Asquerosidades da cultura, das que 

se cadra é mellor non falar… 

De asquerosidades vai, porque a empresa si tiña que ver coa limpeza… Mais, algunha peza do 

libro está para vostede especialmente asociada a algún dos proxectos teatrais nos que estivo? 

Pois hai un monólogo sobre un paseo por un museo… Parte dunha vez que fun ver unha 

exposición e baixei por unha escaleira que non levaba a ningures. A min esas cousas danme 

ganas de atopar o autor e dicirlle o que penso sobre a súa obra. 

Como na peza en que dous visitantes do museo marchan con abrigos que eran parte da 

exposición? 

Iso foi en Bonaval. Unha exposición na que había abrigos tirados polo chan. Estabamos 

preparando unha obra e, mira, podiamos aproveitar algún daqueles abrigos, pero eu nese 

momento dixen que mellor que non, que tampouco eramos tan pobres… A partir diso xurdiu 

esta peza, na que dúas persoas van ao museo, saen con dous abrigos e son detidas. Fixemos 

moitas cousas na sala Galán e esta foi unha delas. Pezas que gustaban moito, nas que nos 

burlabamos do mundo do nivel “oficial”, dos políticos… Como unha na que o conselleiro de 

Cultura metía o seu sobriño, que non sabía nada de teatro, a traballar no teatro. Ese é o tipo de 

teatro que me interesa: non me importa moito facer literatura, senón que as obras teñan un 

peso, unha organicidade, unha consistencia… Por iso valoro moito o teatro de Otero Pedrayo, 

moi pouco coñecido, ou o de Cunqueiro. 

Citaba antes outros autores da chamada xeración Abrente… 

Iso da xeración Abrente é unha invención sen sentido. Meten aí xente como o director de Ditea, 

que tiña 70 anos, ao lado de Euloxio Ruibal, que tiña 20 e tantos. Si hai un Grupo de Ribadavia, 

con xente moi diversa. E non lle resto importancia a Ribadavia para nada. Son defensor de 

Ribadavia, pero á xente que crea esas etiquetas sen sentido habería que volver levala á escola. 

Dicíao porque antes comezou a falar de Bernardino Graña e doutra xente, e perdemos o fío… 

Falaba dos autores da posguerra, de Bernardino e de Arcadio. Xohana Torres é tamén, para min, 

das mellores. Pois esa xeración quedou encollida: quero dicir, o seu teatro non se representou. 

Houbo unha especie de silencio provocado polos que dicían que o teatro era para ser lido, que 

non había que significarse, que unha asociación cultural non tiña que facer nada que puidese 

molestar… Chámanlle piñeirismo, pero eu creo que non era só iso. O que eu quería, -e moitas 

veces estiven só nisto, ou con Francisco Pillado-, era un teatro intelixente, combativo e culto. 

Unha vez dixéronme que tiña que facer un teatro “povoar”, nese galego inventado. Eu non quería 

facer teatro popular. Quería facer teatro culto procurando que se entendese. Da mesma maneira 

que sempre defendín unha comarcalización do teatro: que cada comarca teña polo menos un 

referente teatral, unha compañía… Pero iso non se conseguiu. Preferiuse facer o Centro 

Traumático Galego. 



Iso que di ten que ver coa vella demanda do sistema de residencias.. En canto ao Centro 

Dramático Galego, o pacto do que agromou, entre galeguistas e dereita menos rancia, puido 

ter impactos positivos, como a mellora das condicións laborais de parte dos actores, mais 

tamén negativos, asociados á institucionalización e os seus vicios. 

Se nese tempo se crease unha Escola de Arte Dramático, sería outra cousa. Pero ao final a escola 

tardou moito en chegar e fíxose grazas ao esforzo dunha persoa, e non polo dunha colectividade 

ou dos políticos. Pero no tripartito a primeira medida cultural foi pechar o centro de 

documentación teatral, que foi unha mostra da barbarie na que aínda estamos metidos. A min, 

naquel momento, ninguén me preguntou, non andaba a iso, pero o que está claro é que tiña que 

ser un proxecto de teatro nacional, ao que non se quixo chamar nin pensar así, porque non era 

atractivo para o poder político. 

O problema da profesionalización do teatro quedou a medio resolver, e así estamos. Mira o que 

pasou co teatro inglés: hai países que teñen unha tradición teatral que entenden tamén como 

riqueza. Son quen de aproveitar as potencialidades do teatro. Aquí non, aquí tiñamos uns bos 

festivais, parte dos cales desapareceron cando deixou de facelos a xente que estaba implicada 

neles e cando a Xunta deixou de poñer diñeiro. Isto pasou nos 80 e seguiu pasando despois. E 

desde aí fomos chegando ao desmantelamento actual. Agardamos que as xeracións novas 

poidan darlle ás cousas outra dirección… Aínda que cando as cousas non se organizan ben desde 

o principio, xa non é cuestión de que haxa máis ou menos orzamento. Así, o teatro, que debía 

ser un dos factores de renovación e de normalización do país, foi abandonado. 

Que o CDG teña entidade xurídica propia, que a unidade de produción e distribución teatral 

da Xunta teñan autonomía… son tamén demandas da profesión. O problema é un mal deseño 

desde o primeiro, entón? 

Foi desde o principio un proxecto confuso, do que se fixeron malos usos polas dúas partes. Foi 

pouco efectivo o intento de organización do sector, aínda que se fixeron cousas ben, como as 

mostras de teatro. Outro erro foron os contactos mínimos de moitas compañías co teatro 

portugués e español. Moitas compañías tardaron tamén moito en profesionalizarse, en 

converterse en empresas, que é o que es se traballas no teatro. 

Perdín o encontro entre Lina Pérez e vostede na Universidade de Vigo. Debeu estar ben. Que 

pensa vostede do posdrama? 

Pois Lina e eu xa estivemos falando na cafetería antes da nosa mesa e xa nos puxemos de acordo. 

Xa nos anos 60 faciamos o que agora chaman posdrama: un teatro de acción… Eu penso que, 

sen presenza humana, non hai teatro. Humanos que poden falar, bailar, ou estar quietos, como 

en Beckett. Pero se non hai presenza humana, non é teatro. Considero que falar de “posdrama” 

é un erro. Se drama é teatro, posdrama é posteatro? Mais experiencias como o que chaman 

“posdrama” xa as había nos 60 e 70. A min o teatro como experimento non é que me interese 

moito, pero pode funcionar para sorprender, por exemplo. 

 


