Manuel Lourenzo: "Dedicarse ao teatro significa aceptar
as consecuencias"

Montse Dopico 21 outubro 2016

https://praza.gal/cultura/manuel-lourenzo-dedicarse-ao-teatro-significa-aceptar-as-
consecuencias

Expor os comportamentos humanos, 8 vista de todos, quitando a mascara. Iso é o teatro para o
dramaturgo, director, actor, docente e investigador Manuel Lourenzo, que vén de reunir nun
volume editado por Xerais 39 pezas de teatro breve que escribiu entre 1973 e 2015. O libro é,
tamén, dalgun xeito, un repaso pola sua traxectoria, desde os tempos de O Facho e das primeiras
mostras de Ribadavia. Unha carreira sen concesiéns ao que el, e non sé el, considera os vicios do
teatro galego, como eivas que arrastra desde os seus inicios e que puxeron os cimentos do seu
actual desmantelamento.

O libro foi unha proposta de Xerais?

Un dia coincidimos Manuel Bragado e eu e non sei quen falou antes de facer un libro: saiu o
tema. Xuntamos nun libro 39 pezas, que agrupei por caracteristicas formais: mondlogos,
didlogos, un teatro madis verbal ou mais de accidon... Quedaron, ainda asi, moitas cousas no
armario, como seis pezas de teatro longo que estan 4 espera. Parece que o libro estd indo ben
de vendas, -o cal é estrafio tratdndose dun libro de teatro-, e iso, se segue asi, animariame a
tentar publicar mais...

Cantas pezas de teatro ten escritas? Son tantas que nin o sabera...

Ao dedicar parte da vida ao ensino escribin moitas pezas breves porque me son moi Utiles para
os exercicios de interpretacion. Debido a iso, e a outras razdns, talvez leve escritas unhas 200 ou
mais pezas breves. Despois, pezas de entre unha hora e dias podo ter unhas 60 ou asi, seis delas
inéditas. Unha boa forma de conseguir editar é gafiar un premio, pero os premios gaifanse unhas
veces si e outras non, asi que as pezas que non gafian quedan gardadas... De todas maneiras, o
teatro non é cousa fécil e xa o sabemos: dedicarse ao teatro significa aceptar as consecuencias.

Desas consecuencias fala, precisamente, en parte das pezas recollidas en ‘Nunca paraiso’. Por
exemplo, nas centradas no microteatro.

O microteatro é unha férmula das xeracidns actuais, que ao encontrarse ante unha situacién de
desproteccién enorme do teatro non pode dedicar moito tempo a escribir e producir. E a marca


https://praza.gal/xornalista/montse-dopico
https://praza.gal/cultura/manuel-lourenzo-dedicarse-ao-teatro-significa-aceptar-as-consecuencias
https://praza.gal/cultura/manuel-lourenzo-dedicarse-ao-teatro-significa-aceptar-as-consecuencias

dos tempos, a ton coa fragmentacidon do mundo e coa tecnoloxizacién da palabra. Unha peza
breve pode ser igual de boa que unha peza longa. Non considero o microteatro un xénero menor.
Pero as pezas breves tefien a sUa propia linguaxe, da mesma maneira que tefien o seu publico. E
as veces o que se produce é unha banalizacién do microteatro: meter moito sexo, ou algo de
cine negro, para que venda... E iso é que pasa, nun momento no que ademais é habitual que o
espectador estea no teatro mirando para o mabil... Parece que cada vez é mais dificil que o
espectador sexa atento e participe, que para iso é espectador. Pero os tempos son asi...

Outra boa parte das pezas do libro falan de relacions familiares ou de amizade cheas de
tensions, nas que duas persoas monologan ou, cando dialogan, non se entenden.

E que é moi dificil: preservar a intimidade, que as cousas duren... Porque é dificil que duren,
mesmo o0s sentimentos, e mais as relacidns mais institucionalizadas como o matrimonio.
Ademais, é o mundo en que vivimos. Shakespeare fala de Hamlet coa mentalidade do século
XVII, cando xa houbo Galileo ou a sociedade patriarcal xa non ten tanto como sustentarse, por
exemplo. O teatro é un reflexo do seu tempo, que non se pode nin se debe agochar. Sobre todo
cando entendes que non estds a facer so literatura ou sé divertimento... A min non me importa
tanto a trama como a situacion: a relacidon entre as persoas, condenadas a estar xuntas, a
maneira de levar a convivencia... Diso trata o teatro: expor os comportamentos humanos, a vista
de todos, quitando a mascara, para facer que o espectador se pregunte como obraria nunha
situacién semellante...

Outra caracteristica da stia obra é a presenza da mitoloxia clasica. Esta, neste libro, pero
tampouco tanto.

E un recurso que utilizo, pero tampouco o Unico. En realidade, se se cofiece a mifia obra, tefio
mais do outro... Os mitos permitenche falar de comportamentos que xa estaban ai hai séculos,
pero que hai que presentar coa mentalidade de hoxe. GUstame incorporar mitos nas mifias obras
e tamén fago traducién de literatura clasica. Por exemplo, Filoctetes, que o les agora e resulta
moi moderno polo retrato que fai das operacidns coas que nos “agasallan” os politicos.

A maior parte das cousas que escribo son “autoencargos”, pezas que me apetece ou que
considero que debo escribir. Hoxe as demandas por parte doutras persoas, que xa sempre foron
cativas, son minimas. Asi que, o que facemos, facémolo por néds mesmos. O propio teatro é unha
mascara, pofier a mascara do personaxe que aprendiches, activar a parte exterior da mascara
para despois volver ser quen somos. E un xogo, como o mito, que enmascara a realidade para
embelecela, para dar medo, para revelala...

Unha das pezas parece estar falando, de xeito enmascarado, daquel tan polémico proxecto de
facer un Valle-Inclan en galego no CDG...

Esa peza ten uns destinatarios que supofio que se daran conta de que vai por eles. Fala desas
trampas coas que as veces queren animarnos a facer algo que vai en contra do que debemos
facer. Esas trapelas dos que queren levarnos cara ao contrario do que publicitan, sobre todo en
relacidon coa lingua. E eu sempre fun dos que non aceptaron esas trapelas. Na peza, tentan
convencer a alguén de que hai que facer a Rafael Dieste en castelan para o Centro Galego de Bos
Aires. Un exemplo das escusas que se buscan para levarnos onde non debemos ir. E mentir é
habitual na politica.

Non se recoiece cales son os textos mais antigos e mais recentes.



‘Pumbal’, por exemplo, é dos mais antigos. O texto era unha gravacion que saia dun coche, nun
lugar onde habia moitos coches, de xeito que o espectador non sabia de cal saia. Tilamos
ademais dous personaxes, un rapaz novo, sucio, que comia carapelas secas de banana, e outro
mais novo, mellor parecido e delicado. A gravacidn eran os pensamentos deles. Conseguimos o
efecto que queriamos. Unha sefiora dixo, ao ver ao rapaz sucio, unha maldicién desas tan de
dereitas. Unha mostra da reaccion ante a miseria deste mundo, habituado ao consumo, de xente
gue vive tan comodamente protexida na suUa casa.

Tamén é dos mais antigos ‘O xogo limpo de M2 Esther’, sobre unha muller que tenta engaiolar o
Xuiz para quedar co seu pisifio, tendo o seu morto ali mesmo. Hai outro texto, dedicado a Antén
Lamapereira, ‘Humana Comedia’, que é da época da Escola Dramatica Galega.

Por iso preguntaba, porque alguns dos textos, polas datas, deberon cadrar coa sua etapa na
Escola Dramatica Galega ou mesmo coa anterior, a de Teatro Circo.

Desa época hai algun, si. Pero tamén é verdade que quitamos alglns que nun principio ian ir
para que o volume non quedase mais groso. O que non hai é textos con obxecto crematistico
detras. Non son, porque o meu teatro non é asi, textos que pretendan ser “comerciais”.

Francisco Pillado contou nun libro que, cando comezaban vostedes co teatro de O Facho,
pensaban que sé habia dous textos teatrais en galego, e que Leandro Carré os informara de
que habia mdis...

Que libro?
‘Cento vinte e cinco anos de teatro en galego’, editado pola Xunta e Galaxia.

Nese libro vin erros enormes, pero si, naquel momento pensabamos que as Unicas pezas teatrais
en galego que habia eran ‘A fiestra valdeira’ de Rafael Dieste e ‘Os vellos non deben de
namorarse’ de Castelao. Comezamos a furar nos arquivos da RAG, a falar con xente coma
Leandro Carré, e fomos encontrando moitas cousas, mesmo da época das Irmandades da Fala e
de antes. Tamén nos axudou Ricardo Carvalho Calero... Foi un traballo de moito tempo.

Mais o que eu queria, naquel tempo, en canto a levar textos a escena, era entroncar co teatro
independente espafiol. Cataluiia era nunha referencia, e tamén Euskadi. O meu non era o estilo
qgue propugnaba Galaxia, sobre todo Pifieiro, de “teatro para ler”. Eu queria teatro para facer
teatro. E daquela habia bos textos de Arcadio Lépez-Casanova, de Bernardino Grafia... Por
exemplo, o ‘Orestes’ de Arcadio era unha peza moi combativa que me gustaba moito. Eu queria
gue se manifestasen no teatro as ansiedades da nosa xeracion, que eran confluentes coas das
revoltas do 68 en Francia.

Todas aquelas inquietudes, no contexto dunha sociedade esgotada, dun capitalismo crecente...
Para que estivesen presentes no teatro, tifiamos que dicir as cousas de maneira encuberta,
porque estaba prohibido todo, e se te censuraban ou non podias facer a obra ou sé podias facela
duas veces de xeito clandestino... Unha vez censuraronnos unha obra con textos Rosalia de
Castro. O documento da censura dicia que a Galicia do "cementerio y la emigraciéon" xa non
existia, e que ademais a obra atentaba contra a sagrada unidade de Espafia. Tamén nos
censuraron unha obra polo que dicia Vasco da Ponte, o cronista de Pedro Madruga, porque o
censor viu posibles alusiéns a Franco que a nds nin se nos ocorrera pensar. Asi, o franquismo
prohibia un texto do século XV. E a censura era algo serio: podia ir acompafiada de detencidns.
Mais, a pesar de todo, ai seguimos, e traspasamos a fronteira, malia que nos dixeran que non
iamos pasar da Ponte da Pasaxe.



Houbo outros proxectos antes de Casahamlet, como a compaiiia Luis Seoane ou a Elsinor. E
publicaciéns como os Cadernos da Escola Dramatica Galega, as da editorial Castrodouro, a
coleccion Cadernos de Teatro de Elsinor... Que foi da revista Casahamlet?

Tivemos que parar de editala. Antes, tifiamos o apoio da Deputacién da Coruiia, a través dun
contrato que durou varios anos. Presentabamonos a un concurso e gafiabamos, e dabamos
mesmo mais servizos dos que poiia o contrato, ata que decidiron prescindir de nds para
incorporar unha empresa que non tifia que ver co teatro... Asquerosidades da cultura, das que
se cadra é mellor non falar...

De asquerosidades vai, porque a empresa si tifia que ver coa limpeza... Mais, algunha peza do
libro esta para vostede especialmente asociada a alguin dos proxectos teatrais nos que estivo?

Pois hai un mondlogo sobre un paseo por un museo... Parte dunha vez que fun ver unha
exposicidn e baixei por unha escaleira que non levaba a ningures. A min esas cousas danme
ganas de atopar o autor e dicirlle o que penso sobre a suda obra.

Como na peza en que dous visitantes do museo marchan con abrigos que eran parte da
exposicion?

Iso foi en Bonaval. Unha exposicion na que habia abrigos tirados polo chan. Estabamos
preparando unha obra e, mira, podiamos aproveitar algin daqueles abrigos, pero eu nese
momento dixen que mellor que non, que tampouco eramos tan pobres... A partir diso xurdiu
esta peza, na que duas persoas van ao museo, saen con dous abrigos e son detidas. Fixemos
moitas cousas na sala Galan e esta foi unha delas. Pezas que gustaban moito, nas que nos
burlabamos do mundo do nivel “oficial”, dos politicos... Como unha na que o conselleiro de
Cultura metia o seu sobrifio, que non sabia nada de teatro, a traballar no teatro. Ese é o tipo de
teatro que me interesa: non me importa moito facer literatura, sendn que as obras tefian un
peso, unha organicidade, unha consistencia... Por iso valoro moito o teatro de Otero Pedrayo,
moi pouco cofiecido, ou o de Cunqueiro.

Citaba antes outros autores da chamada xeracion Abrente...

Iso da xeracidn Abrente é unha invencion sen sentido. Meten ai xente como o director de Ditea,
que tifia 70 anos, ao lado de Euloxio Ruibal, que tifia 20 e tantos. Si hai un Grupo de Ribadavia,
con xente moi diversa. E non lle resto importancia a Ribadavia para nada. Son defensor de
Ribadavia, pero 4 xente que crea esas etiquetas sen sentido haberia que volver levala a escola.

Diciao porque antes comezou a falar de Bernardino Grafa e doutra xente, e perdemos o fio...

Falaba dos autores da posguerra, de Bernardino e de Arcadio. Xohana Torres é tamén, para min,
das mellores. Pois esa xeracién quedou encollida: quero dicir, o seu teatro non se representou.
Houbo unha especie de silencio provocado polos que dician que o teatro era para ser lido, que
non habia que significarse, que unha asociacion cultural non tifia que facer nada que puidese
molestar... Chamanlle pifieirismo, pero eu creo que non era sé iso. O que eu queria, -e moitas
veces estiven sé nisto, ou con Francisco Pillado-, era un teatro intelixente, combativo e culto.
Unha vez dixéronme que tifa que facer un teatro “povoar”, nese galego inventado. Eu non queria
facer teatro popular. Queria facer teatro culto procurando que se entendese. Da mesma maneira
que sempre defendin unha comarcalizacidon do teatro: que cada comarca tefia polo menos un
referente teatral, unha compafia... Pero iso non se conseguiu. Preferiuse facer o Centro
Traumatico Galego.



Iso que di ten que ver coa vella demanda do sistema de residencias.. En canto ao Centro
Dramatico Galego, o pacto do que agromou, entre galeguistas e dereita menos rancia, puido
ter impactos positivos, como a mellora das condicidns laborais de parte dos actores, mais
tamén negativos, asociados a institucionalizacion e os seus vicios.

Se nese tempo se crease unha Escola de Arte Dramatico, seria outra cousa. Pero ao final a escola
tardou moito en chegar e fixose grazas ao esforzo dunha persoa, e non polo dunha colectividade
ou dos politicos. Pero no tripartito a primeira medida cultural foi pechar o centro de
documentacién teatral, que foi unha mostra da barbarie na que ainda estamos metidos. A min,
naquel momento, ninguén me preguntou, non andaba a iso, pero o que esta claro é que tifia que
ser un proxecto de teatro nacional, ao que non se quixo chamar nin pensar asi, porque non era
atractivo para o poder politico.

O problema da profesionalizacién do teatro quedou a medio resolver, e asi estamos. Mira o que
pasou co teatro inglés: hai paises que tefien unha tradicién teatral que entenden tamén como
riqueza. Son quen de aproveitar as potencialidades do teatro. Aqui non, aqui tifamos uns bos
festivais, parte dos cales desapareceron cando deixou de facelos a xente que estaba implicada
neles e cando a Xunta deixou de poiier difieiro. Isto pasou nos 80 e seguiu pasando despois. E
desde ai fomos chegando ao desmantelamento actual. Agardamos que as xeraciéns novas
poidan darlle ds cousas outra direccién... Ainda que cando as cousas non se organizan ben desde
0 principio, xa non é cuestién de que haxa mais ou menos orzamento. Asi, o teatro, que debia
ser un dos factores de renovacion e de normalizacidn do pais, foi abandonado.

Que o CDG tefia entidade xuridica propia, que a unidade de producion e distribucién teatral
da Xunta teflan autonomia... son tamén demandas da profesién. O problema é un mal desefio
desde o primeiro, entén?

Foi desde o principio un proxecto confuso, do que se fixeron malos usos polas duas partes. Foi
pouco efectivo o intento de organizacién do sector, ainda que se fixeron cousas ben, como as
mostras de teatro. Outro erro foron os contactos minimos de moitas compafiias co teatro
portugués e espanol. Moitas compaiias tardaron tamén moito en profesionalizarse, en
converterse en empresas, que é o que es se traballas no teatro.

Perdin o encontro entre Lina Pérez e vostede na Universidade de Vigo. Debeu estar ben. Que
pensa vostede do posdrama?

Pois Lina e eu xa estivemos falando na cafeteria antes da nosa mesa e xa nos puxemos de acordo.
Xa nos anos 60 faciamos o que agora chaman posdrama: un teatro de accidn... Eu penso que,
sen presenza humana, non hai teatro. Humanos que poden falar, bailar, ou estar quietos, como
en Beckett. Pero se non hai presenza humana, non é teatro. Considero que falar de “posdrama”
é un erro. Se drama é teatro, posdrama é posteatro? Mais experiencias como o que chaman
“posdrama” xa as habia nos 60 e 70. A min o teatro como experimento non é que me interese
moito, pero pode funcionar para sorprender, por exemplo.



