
 

 

 

Eva Moreda: “unha das grandezas da literatura é que dá 

cabida á contradición” 

Carlos Loureiro Rodríguez 30 de Novembro de 2015 

 

https://www.noticieirogalego.com/eva-moreda-unha-das-grandezas-da-literatura-e-que-da-

cabida-a-contradicion/ 

 

Eva Moreda (A Veiga, Asturias, 1981). Xove creadora que desde moi nova pasou a vivir en 

Ribadeo e, tras o paso por diferentes países, recalou en Inglaterra. Especialista en Musicoloxía 

e Filoloxía Clásica, con estudos de Xornalismo. Destaca a súa aportación á nosa narrativa con 

obras como Breogán de Guisamonde, o cabaleiro da gaivota // Organoloxía (“Premio 

Narrativas Quentes”) // A Veiga é como un tempo distinto (“Certame Literario Terras de 

Melide”)… Así mesmo temos que salientar a tradución da obra Lisístrata de Aristófanes. 
 
 

Dende logo que a túa precocidade literaria é evidente… Hai algo que poida xustificar tal 

precocidade? 

Ler e escribir moito desde moi pequena e, tamén, formar parte dun sistema literario que moitas 

veces valora a precocidade por enriba dunha obra traballada e pulida. 

Con todo tamén cremos que as precocidades teñen que estar alimentadas con outras 

realidades… pode ser que o certame “Diadema de Ribadeo” tiver que ver no teu rápido 

progreso literario?  

O certame consistía en xuntarnos aos rapaces dos colexios durante unha tarde e propoñernos 

un tema para desenvolver en dúas horas, xa fose nun poema, un relato ou unha peza de non 

ficción. Mirado desde a distancia, penso que foi unha das primeiras veces en que tiven que 

escribir nunhas condicións concretas que non escollera eu, pero ao mesmo tempo intentando 

poñelas do meu favor para dicir o que quería dicir. 

Moitas das veces conceptuamos que os premios menores (?) ou locais (?) son só iso e non 

pensamos nas súas futuras repercusións… Non se debería potenciar ben máis este tipo de 

premios?  

Pois ao mellor non, se o modelo é que varias persoas envían os seus traballos e despois dun 

tempo un xurado (que algunhas veces non ten unha grande bagaxe lectora) ditamina cal é o 

https://www.noticieirogalego.com/eva-moreda-unha-das-grandezas-da-literatura-e-que-da-cabida-a-contradicion/
https://www.noticieirogalego.com/eva-moreda-unha-das-grandezas-da-literatura-e-que-da-cabida-a-contradicion/


mellor. E outras veces o que vemos é o mesmo xurado, case case cos mesmos nomes, 

ditaminando unha vez nun lugar e outra vez noutro, o que crea unha certa uniformidade. 

Gustaríame ver certames máis innovadores na forma, como o de “Biblos Clube de Lectores”, que 

consistía en enviar os primeiros capítulos dunha novela e o gañador traballaba despois cun 

mentor para rematala. Modelos coma este terían a vantaxe de, por unha parte, visibilizar a 

literatura e o proceso de escritura e, por otra, cuestionar un pouco o modelo agonístico que 

padecemos, que semella buscar a canonización instantánea. 

Unha curiosidade… es especialista en música e no mundo clásico… Non te levou a arte musical 

a pensar en escribir poesía -cando menos de forma seria- ou o mundo clásico a escribir teatro?  

Ocasionalmente si, pero non sei se a música e o mundo clásico foron os que me levaron a iso. 

E sen embargo o mundo da música levoute a empregar esta arte como tema nin máis nin 

menos que dunha obra narrativa erótica (Organoloxía)… 

Unha pregunta recurrente cando a xente sabe que son historiadora da música e que escribo é se 

escribo moito sobre música. Por iso escribín Organoloxía, como unha especie de exercicio en 

que me impuxen escribir sobre música. Pero non sinto unha especial urxencia por xuntar estas 

disciplinas nin creo ter nada demasiado importante que dicir sobre a combinación das dúas, 

como si tiveron Thomas Mann, Elfriede Jelinek, Vikram Seth ou, no outro extremo, musicólogos 

e críticos musicais que usan a linguaxe de xeito case literario, como Ernest Newman, Katherine 

Bergeron ou Bal y Gay. 

E nesta obra vemos o sexo-música dende unha narración con voces femininas… Conlevan estas 

visións unha certa reivindicación?  

Si; daquela chamábame a atención a falta de voces femininas na narrativa erótica galega (na 

poesía a situación era e é moi distinta), ao tempo que me esgotaban os tropos e clichés que 

proliferaban, xa non só na narrativa erótica galega escrita por homes, senón tamén en escenas 

de sexo en xeral. 

Se a fin de contas a maior parte das veces a literatura e a reflexo dunhas realidades sociais, 

persoais… por que vemos a obra erótica -xa for lírica, narrativa…- como case un subapartado 

literario? 

Non sei se podo achegar moito a esta pregunta, porque non son lectora deste xénero. Supoño 

que, nun determinado momento, pesaron criterios editoriais máis que literarios. 

Ti mesmo dixeches que a túa literatura é ecléctica… Significa isto que non te queres encaixar e 

agardar até acadares unha certa madurez literaria ou indica unha certa sensación de liberdade, 

de liberación?  

Non concibo a literatura sen unha certa parte de exploración e experimentación; dicir algo novo, 

dicir o que outros dixeron xa pero doutro xeito. De aí o eclecticismo. O contrario, non sei se pode 

chamarse creación literaria. 

O mundo artúrico, da Táboa Redonda… de sempre tivo un certo peso na nosa literatura… Ti 

mesma xa te mergullaches neste mundo… por que?  

O que me atraía daquela é o que a materia artúrica ten de materia, as diferentes maneiras de 

contar a mesma historia, a creación dunha comunidade literaria transnacional e atemporal. 



E aquí aparecerá o teu Breogán de Guisamonde… unha maneira máis de achegar a corte do Rei 

Arturo a Galiza, algo que xa aparecera a comezos do século pasado con Cabanillas…  

Daquela eu era moi consciente do peso da materia artúrica na literatura galega. Penso que foi a 

primeira vez que me decatei de ata que punto a literatura galega ten dialogado coas literaturas 

europeas na súa historia. 

Apenas es partidaria da maxia na túa narración… Non é difícil escribir, fantasiar (máxime se 

nos metemos nos mundo artúrico, clásico…) sen recorrer á maxia?  

Nunca a botei de menos. Creo que o que fan certos escritores realistas (Cormac McCarthy, por 

citar a un que lin recentemente; Joseph Brodsky e Sebald en ensaio) co seu tratamento da 

realidade en todos os seus detalles si que pode chamarse maxia. 

Dende moi nova a emigración formou parte da túa vida… ti mesma escribiches verbo deste 

feito… Que supuxo para a túa literatura esta realidade persoal?  

A emigración foi o mellor que me pasou na miña vida adulta. Transformou para ben a miña vida 

e a min mesma ata uns extremos que non podía nin soñar. Pero penso na literatura e, a primeira 

vista, o balance semella ser máis ambiguo. Anos en que a penas escribín ao comezo da miña 

experiencia migratoria; agora ando na aventura de escribir nunha lingua estranxeira e imaxino 

que iso tardará tempo en dar os seus froitos, se os dá. Espero, que a longo prazo, o resultado 

sexa tan positivo e transformador coma o foi sobre o resto de aspectos da miña vida. 

E falando da emigración, a túa novela A Veiga é como un tempo distinto (Premio “Terras de 

Melide”) ten como eixe central precisamente a emigración a Londres e como espazo referente 

o teu lugar de nacemento, A Veiga… a propia vida? 

Hai detalles autobiográficos ou collidos da biografía de persoas que coñezo. 

E, de novo, a voz feminina, a visión feminina… Compromiso feminista?  

Considérome feminista pero non sei ata que punto a miña literatura o é, supoño que na medida 

en que reflicte preocupacións de meu. A Veiga foi, con Organoloxía, o meu intento máis obvio 

de escribir unha historia declaradamente feminista, pero creo que cansei axiña diso. Para min, 

unha das grandezas da literatura é que dá cabida á contradición dun xeito que o ensaio non o 

fai, e isto, penso eu, non casa ben con facer literatura de tese. Por exemplo, hai pouco decateime 

de que nos últimos tempos teño escrito varias pezas sobre mulleres de dereitas, e non foi algo 

deliberado, pero, a posteriori, ten moita lóxica, porque me permite verme de fronte coas miñas 

contradiccións e as de outros e mirar atentamente unha parte do mundo, unha parte da 

sociedade, á que se cadra non podería mirar con tanta atención fóra da literatura. 

E por suposto que tampouco podía faltar a túa voz en Narradoras…  

Penso que o libro foi, daquela, unha proposta editorial interesante, por xuntar a mulleres que 

tiñan publicado narrativa en galego nalgún momento. Sobre ese libro tense escrito moito e sobre 

a etiqueta “literatura de muller” en xeral no contexto galego, tamén, así que non vou engadir 

moito máis. Ás veces pregúntome ata que punto foron e son estratexias editoriais e críticas, máis 

que puramente literarias, para promocionar a algunas autoras. 

Na literatura cobran peso a imaxinación e loxicamente a propia vida… Que é máis importante 

para ti á hora de escribires, a propia vida, a sociedade da que te ves rodeada, ou a imaxinación 

que poida dar cobertura a esta realidade narrada?  



As tres, e non sabería dicir cal é máis importante. A sociedade percibímola na nosa propia 

experiencia e o noso propio corpo, e a imaxinación literaria é o único que pode transformar esta 

experiencia en literatura. Gústame deixar esta imaxinación literaria libre, non actuar moito sobre 

ela, permitir que me sorprenda. 

E tamén te achamos metida a xornalista, algo que coidamos que non chegou a callar, non?  

Non. Penso que a profesión xornalística, polas condicións en que se realiza, tende a favorecer 

dous males dos que tento escapar na miña escrita: a superficialidade e o clixé. 

Ao mesmo tempo tamén probaches coa narrativa curta, co conto (Veas verdes…)… Como foi 

esta experiencia narrativa? Volverá a túa pluma a este apartado narrativo abondo difícil?  

Coincidiume hai uns meses de ler uns autores de relato curto que me impresionaron fondamente 

(Lydia Davis, Tobias Wolff, Allan Sillitoe) e niso ando. 

Así mesmo aportaches á nosa lingua a tradución dunha obra clásica Lisístrata). Non é un 

apartado abondo esquecido o das traducións de obras clásicas?  

Non sei se estou de acordo. Hai varias editoriais que teñen textos grecolatinos no seu catálogo, 

desde os máis canónicos ata outros menos coñecidos, aínda que hai lagoas importantes (o que 

fai o catálogo, se cadra, máis emocionante). 

E para darmos fin a esta conversa, considéraste máis artesá ca artista… Como entendermos 

isto cando un artista literario, ou musical, non deixa de ser un artesán?  

Valoro moito, e cada vez máis, a técnica, a artesanía. Non creo na dicotomía entre técnica e 

emoción ou expresión. Penso que dominar a técnica non só nos permite expresar máis, senón 

tamén coñecer mellor o que expresamos. 

 


