
 

 

 

"Temos un goberno de 'liquidadores' disfrazados de 

xestores da débeda pública" 

Montse Dopico 8 abril 2012 

 

https://praza.gal/cultura/temos-un-goberno-de-liquidadores-disfrazados-de-xestores-da-

debeda-publica 

 

Xavier Queipo acaba de gañar o premio Xosé María Álvarez Blázquez 2011 da Asociación Galega 

de Editores. Non moito despois de que a súa novela Extramunde, -que tamén está nomeada para 

os galardóns da Asociación de Escritores en Lingua Galega-, lograse o Xerais. A súa traxectoria 

literaria, unha das máis singulares dos creadores do país, viuse así, unha vez máis, recoñecida. E 

con el repasámola.   

O da AGE foi un premio non esperado, -dixeches-. Están a tirar estes recoñecementos polos 

outros libros teus que estaban esquecidos, e que sempre reivindicas? 

Unha cousa é desexar un premio e outra ben distinta “esperar” que nolo concedan, como unha 

dádiva. Había unha forte competencia, o que ten que ver coa calidade dos outros finalistas. Foi 

un recoñecemento a toda unha traxectoria, o que é de agradecer. Xa me gustaría que uns libros 

por levar premios tirasen dos outros, mais o mercado do libro en galego, escuálido de seu, non 

funciona así. Nin os libreiros, nin os distribuidores, nin os gurús que recomendan libros nin os 

propios lectores funcionan dese xeito, senón polo inmediatismo. 

Un dos criterios do xurado foi o feito de teres cultivado os distintos xéneros. Aínda que o que 

fixeches é máis ben cuestionar as convencións xenéricas. Por iso e por outras razóns a crítica 

sitúate na posmodernidade. Identifícaste con esa definición? 

Eu son escritor xeneralista, que tanto pode producir un poema río como un ensaio, un conto 

futurista ou unha novela de aventuras, un artigo de opinión ou unha peza de teatro. Certo que 

en Galiza teño un maior recoñecemento como narrador, mais en Bruxelas coñécenme como 

poeta membro do Brussels Poetry Collective dende 2007. Diría que non entendo de xéneros, 

como categorías ríxidas e inmutábeis. A verba postmodernidade adoita ten un significado 

distinto segundo o punto de vista. Eu considérome un escritor contemporáneo que procura 

renovarse en cada libro, entendido como un proxecto distinto. Niso vou contracorrente, pois o 

que se estila hoxe é repetirse a un mesmo ata a náusea, como eses escritores que se especializan 

en tramas policiais ou poemas líricos, en contos ocorrentes ou en literatura humorística.  

https://praza.gal/xornalista/montse-dopico
https://praza.gal/cultura/temos-un-goberno-de-liquidadores-disfrazados-de-xestores-da-debeda-publica
https://praza.gal/cultura/temos-un-goberno-de-liquidadores-disfrazados-de-xestores-da-debeda-publica
http://www.xavierqueipo.com/


Hai varias conexións entre Extramunde e O paso do noroeste. A viaxe a a aventura, por 

exemplo. En que medida un serviu de base para o outro? 

A vida é unha aventura, á que un nace espido, vai medrando e remata por esvaecer cando o 

derradeiro latexo do corazón. Dun punto, o óvulo, deica o derradeiro alento de vida, outro punto. 

Pódese identificar a vida cunha viaxe no tempo. Nese senso escribir unha novela de viaxes e 

aventuras é un oxímoron, pois todas o son en maior ou menor medida, con maior ou menor 

claridade: falen do pasado ou do futuro, estean centradas en Ourense ou non Mares do sur. Xa 

van alá uns anos dende que publiquei O Paso do Noroeste (1996) e a miña escrita ten 

evolucionado coa adquisición de novos rexistros. Non teño unha bóla de vidro, desas que usan 

os adiviños para saber se podería ter escrito Extramunde sen antes escribir O Paso do 

Noroeste ou os contos de Os ciclos do bambú. É un feito e a miña análise detense na constatación 

dos feitos. 

O encontro con outros mundos, co Outro, co descoñecido, está en toda a túa 

literatura: Extramunde, Contornos, Malaria sentimental.... Parece que a temática da viaxe 

quere conducirnos cara á reflexión sobre como ollamos ao Outro. É así? 

Non concordo ao cen por cen coa túa afirmación. Interésame pescudar no coñecemento propio, 

iso é certo. Certo tamén que se pode facer de moitas maneiras, entre elas investigando a relación 

con outras culturas e outros mundos, vivindo no abraio permanente da descuberta, tanto da 

outredade como das reaccións que “o externo” produce en min. A viaxe, o contacto co externo 

cumpre un obxectivo, que é o de analizar as propias reaccións, mais tamén as de coñecer os 

límites do propio e o que é máis importante reducir os límites da ignorancia e acadar unha visión 

holística do mundo. 

Outra cuestión fundamental na túa literatura é a reflexión sobre a identidade. Identidades 

transnacionais, multilingües... (En Glosarios, Os ciclos do bambú, ou as identidades nómades 

de Diarios dun nómada ou mesmo Dragona). As túas novelas fan pensar no discurso do 

multiculturalismo, de feito. Só que en Galicia esta cuestión é confundida -desde o poder, 

principalmente- co abandono da propia cultura, como dicías en Papaventos. Que futuro lle ves 

á identidade galega, á luz de todos estes debates? 

Non sei se a pregunta é complexa ou é que a resposta non pode ser, por forza, simple. Dende 

1989 non vivo en Galiza, senón en Bruxelas, que é unha cidade cosmopolita onde se falan un 

cento de linguas, o que lle confire un estatuto xa non de multilingüismo senón mesmo de 

cacofonía e na que a transnacionalidade (o feito de ser eu e de vivir entre trasterrados) é algo 

que forma parte do meu universo cotián. Iso non acontece en Galiza e foi se cadra a razón pola 

que Dragona, que é unha novela que fala de identidades, de multilingüismo, de trasterramento 

e de multiculturalismo non recibiu un tratamento respectuoso en Galiza. Criticouse, por 

exemplo, que os diálogos non fosen fluídos. Como se pode esperar que os diálogos sexan fluídos 

se as personaxes falan entre elas nunha pretendida lingua franca, que é a súa terceira ou cuarta 

lingua de uso? Iso fíxeno á mantenta e en galego, mais non se entendeu e a novela non acadou 

a atención que merecía nin pola construción de personaxes nin pola técnica dos diálogos, nin 

tan sequera pola temática na que se fala non só dunha cidade cosmopolita senón dunha nova 

maneira de construír asociacións libres e relacións entre as persoas. 

Que relixión é a que asasina no nome da paz ou queima as mozas por ser violadas?, pregúntase 

o abade Xoán López en Extramunde. A novela critica o poder omnímodo e inquisidor da Igrexa. 

E reivindica a loita posible pola liberdade e contra o abuso de poder. Na actualidade parece 

haber unha volta ás loitas relixiosas da Idade Media (choques de fundamentalismos, di Tariq 



Ali). Temos que preocuparnos máis por isto, ou polo fundamentalismo dos mercados 

financeiros que, como dixeches noutra entrevista, secuestra a democracia? 

Eu diría simplemente: temos que preocuparnos e temos que reaxir. O fundamentalismo dos 

mercados non difire moito do relixioso, pois remite ao mesmo modelo: a intolerancia e o dogma. 

Dalgún xeito as normas que rexen o capitalismo financeiro funcionan como unha relixión, cos 

seus dogmas ou principios sagrados, coa fe cega no intanxible, coa frialdade de trato (exclusión) 

para os herexes. Dalgún xeito o fundamentalismo dos mercados financeiros asasina a liberdade 

individual, coarta os dereitos, masacra culturas e diferenzas e uniformiza, non tanto na pobreza 

como na dependencia. 

Sempre defendiches o “mal de linguas”. En Extramunde o Roxo, condenado por falar linguas 

descoñecidas, é quen de entenderse co naturalista portugués... Hai algo na novela de 

reinvindicación da universalidade da lingua galega? 

Paulos, o Roxo de Extramunde é quen de se comunicar cun nativo do Senegal, cun pigmeo, cun 

almirante chinés, cun cingalés que fala o pidgin de Trincomalee ou cun naturalista portugués. A 

reivindicación non é tanto neste caso a da universalidade dunha lingua específica (o galego) 

como o abraio ante a maxia da comunicación entre persoas que falan en linguas diferentes. 

Tamén por suposto o abraio ao constatar a capacidade que algunhas persoas teñen ou foron 

desenvolvendo para se comunicar nunha multiplicidade de linguas, para absorber como 

esponxas os códigos lingüísticos doutras culturas. Os ataques a unha lingua específica (o galego 

no caso que nos afecta) son manifestacións colaterais do capitalismo financeiro, que instaura 

gobernos que destrúen a banca pública (as caixas de aforro) coa mesma frialdade que perpetran 

o lingüicidio do galego ou atacan directamente os dereitos sociais de amplas capas da poboación. 

Son todas elas obras de “liquidadores”, unha perigosa raza de esbirros do capitalismo financeiro. 

Nós temos iso, por desgraza, un goberno de “liquidadores” disfrazados de xestores da débeda 

pública. 

Dos moitos, moitísimos, personaxes de Extramunde-, un deles é o hermafrodita. En 

Dragona había tamén algo sobre identidades sexuais ou de xénero non normativas. Sobre 

identidades que traspasan os binomios impostos. É outra das dimensións da túa reflexión 

sobre a identidade? 

A reflexión da identidade parte do sufrimento, propio e alleo, de sentir un rexeitamento por unha 

parte importante da sociedade cando un non se comporta como mandan os canons, como 

manda o medo, como manda a tradición, como manda o que manda. Hai nos meus textos unha 

reflexión permanente para non clasificar, non xulgar, non condenar. Trátase de entender que 

existen identidades diversas e non necesariamente estáticas nin no tempo nin na expresión. 

Fágoo porque creo na liberdade individual e detesto as etiquetas, as marcas a ferro, sexan estas 

perpetradas nos animais ou nos escravos. 

Tamén é inevitable non ver en ‘Extramunde’ outros dos teus grandes temas, como a 

insignificancia dos humanos ante a natureza, (Ártico, Nos dominios do Leviatán, Pegadas...); 

ou o ollar atento e analítico do científico (que imprime ao relato distintos ritmos) que definías 

en Cartas marcadas. Dalgún xeito, Extramunde é todo Queipo, pois nel está o fundamental da 

túa literatura. Velo así? Que andas a escribir agora? 

Co paso dos anos fun construíndo unha cosmogonía propia. Temas recorrentes, obsesións, ideas 

que aparecen e desaparecen mais que sempre están aí. Niso, un escritor non difire de calquera 

outro individuo na construción da personalidade. Facémolo todos. O que acontece é que os 



escritores imos mostrando eses pregues do noso ser: no estilo, na temática, mesmo no escenario 

onde as nosas obras se sitúan. Se cadra reflectimos tamén o que non somos ou que quixeramos 

ser. Artico foi o inicio do abraio, cando comecei a andar polos mares e polo mundo, logo virían 

outras manifestacións do mesmo abraio da descuberta como Ringside, Diarios dun nómada, Os 

ciclos do bambú ou Malaria Sentimental, ou a xa citada Dragona. Mais tamén hai obras de 

reflexión, de deter o carro e poñer no papel o que se pensa do mundo, da cultura ou da literatura, 

como Cartas marcadas, Felices e diferentes ou Caderno da Revolución cultural. 

Algunhas veces procurando o recurso do humor ou da parodia como Contornos, Mundiños ou 

Manual de Instruccións. Outras de experimentalismo nas formas narrativas ou poéticas, como O 

ladrón de esperma ou Glosarios. Outras aínda, dialogando cos fillos que non teño en O espello e 

o dragón, Saladina ou A illa dos cangrexos violinistas. E o que aínda está por vir. Unha traxectoria, 

como valoraron os editores ao me conceder o premio Xosé María Álvarez Blázquez ao escritor 

máis destacado de 2011. Agora teño varias frontes abertas (varios proxectos). Non sei cal deles 

vai avanzar a maior velocidade e cal vai quedar en proxecto e nunca chegará as e concretar. Podo 

dicir simplemente que estou escribindo en galego e que non penso deixar de o facer porque uns 

liquidadores ridículos e ignorantes, pequenos mequetrefes sen raíces, decidisen que non é 

moderno, ou interesante ou necesario. Eu penso todo o contrario. 

 


